
Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario, pp. 145-160

Publicación y censura de la Propalladia

Miguel Ángel Pérez Priego 
UNED. Madrid

Cuando corría el pontificado de León X (1513-1521), Bartolomé de Torres 
Naharro sentó plaza en Roma, logró introducirse en los ambientes eclesiásticos y 
dio a conocer sus obras en los palacios de la curia pontificia. Roma era entonces 
una ciudad muy populosa, con la población concentrada en barrios como Campo-
doglio y Campo dei Fiori, y una gran afluencia de españoles. Particularmente en la 
corte del papa, llegaban al veinte por ciento con unos sesenta cargos eclesiásticos, 
entre ellos el obispo Francisco Mendoza de Bobadilla, llegado para asistir al conci-
lio lateranense, o el cardenal de Santa Cruz, Bernardino de Carvajal.

Allí sabemos que Naharro representó alguna de sus comedias, como la Ti-
nellaria, que fue recitada en el palacio de su patrón el cardenal Giulio de’ Medici, 
el futuro Clemente VII1. En Roma se representó también la comedia Trophea 
con motivo de la embajada enviada en 1514 por el rey Manuel de Portugal al 
papa León X para negociar la expansión de las colonias portuguesas en Asia. Y 
en Roma hubo de ser representada la comedia Jacinta seguramente ante Isabella 
d’Este2, una de las grandes damas del Renacimiento italiano, muy instruida y 

1 ALIPRANDINI, Luisa de, “La representación en Roma de la Tinellaria de Torres Naharro”, en 
MASSIP, J. Francesc, ed., El teatre durant l’Edat Mitjana i el Renaixement (Actes del I Simposi 
Internacional d’Història del Teatre, Sitges, 13 i 14 d’octubre de 1983), Barcelona, Publicacions i 
Edicions de la Universitat de Barcelona, 1986, pp. 127-135.
2 Isabel d’Este, marquesa de Mantua, casada con Federico Gonzaga, era hija de los duques de Ferrara 
y descendiente de la casa de Aragón, por parte de su madre, doña Leonor. Fue una de las grandes 
damas del Renacimiento italiano, muy instruida y amante de las letras y las artes. Se rodeó siempre 
de una corte de escritores y artistas, entre los que sobresalió Mario Equicola que fue su secretario y 
preceptor desde 1508. Por su correspondencia se sabe que fue también muy aficionada al teatro, al que 
seguramente se aficionó ya en la corte de Ferrara. Tratándose de una personalidad tan inquieta y tan 
atenta a las novedades artísticas, no tendría nada de particular que se interesara por el teatro de Torres 
Naharro y que, naturalmente, este tratara de agasajarla. Lo que sí es seguro es que en su biblioteca había 
un ejemplar de la Propalladia (véase LUZIO, A. y RENIER, R., La coltura e le relazioni letterarie di 
Isabella d’Este Gonzaga, Turín, E. Loescher, 1903, p. 435).



Miguel Ángel Pérez Priego146

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

aficionada al teatro, que en sus viajes a Roma, invitada por el propio Papa, asistía 
a las celebraciones de la curia y a representaciones de obras teatrales3. Las jor-
nadas finales de la Jacinta (elogio de la protagonista y de la mujer en general, así 
como de la magnanimidad de la dama) parecen estar calculadas para halagar y 
satisfacer a la anfitriona. De igual modo, el villancico final sería así una verdadera 
loa dedicada a la gran dama y al auditorio romano: “Una tierra sola, Roma, / y un 
Señor, un solo Dios, / y una dama sola, vos (…)”.

	 Sus comedias, según su propia palabra, se recitaban primero en aque-
llos ambientes y de ahí pasaron a la letra impresa. Así ocurrió con la citada Ti-
nellaria, de la que poseemos una suelta s.l. s.a., posiblemente en Roma, 1511-
1516, que lleva al frente una dedicatoria en prosa al Cardenal de Santa Cruz, 
el extremeño Bernardino de Carvajal. Ese texto es un elocuente testimonio de 
cómo era aquel proceso de ejecución literaria de la comedia, de la que había 
una copia de autor, un recitado y una estampación. Naharro efectivamente re-
cuerda que después de recitada al Cardenal y a monseñor [Giulio de’] Medici, 
aquél le mandó que le diese la copia de la comedia y le preguntó la causa de 
por qué no dejaba a estampar lo que escribía. Entre sorprendido y disgustado, 
Naharro explica que no lo hizo porque nadie mayormente se interesaba por 
ello, pero que lo hará si se mantiene tal interés, como de hecho confirma la 
edición que ahora ofrece al cardenal.

Animado tal vez por ese tipo de estímulos y porque muchas de sus co-
medias corrían ya fuera de su control (“andavan ya fuera de su obediencia y 
voluntad”), Naharro decidirá publicar el conjunto de sus obras. Se traslada 
por entonces a Nápoles y busca la protección de la aristocracia militar na-
politana. Gran condestable era entonces Fabrizio Colonna, famoso militar y 
condottiero, de ilustre familia romana. Su hija, Vittoria Colonna, era otra de las 
grandes damas del Renacimiento italiano, estaba casada con Fernando Dávalos 
de Aquino, importante jefe militar napolitano, capitán general de la infantería 
española, marqués de Pescara, conde de Lorito, Gran Camarlengo del reino de 
Nápoles. Al servicio de ellos y de su armada hubo de entrar también Naharro 
como soldado y escritor. En ese ambiente aristócrata y militar, con aficiones 
literarias y apertura a lo español, busca la protección de su actividad literaria 

3 CRAWFORD, J. P. W., “Two Notes on the Plays of Torres Naharro”, Hispanic Review, 5 (1937), 
76-77, fue quien primero sugirió que la obra se representara en Roma durante la visita de Isabella en 
el invierno de 1514-1515, como invitada del papa León X. Durante varios meses, acompañada de 
sus damas, recibió toda suerte de agasajos, entre ellos la representación de piezas teatrales, como la 
Calandria del Cardenal Bibbiena, y tal vez la Jacinta de Naharro.



Publicación y censura de la Propalladia 147

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

y la publicación de su obra. Y en efecto, dedicará pomposamente el libro a 
Fernando Dávalos, más que como lector (“no gelo ofrezco para que dél en 
leerlo se sirva”), como protector y mecenas: “con quánto temor de las puntosas 
malicias del bestial vulgo me di a buscar para ella el más alto y excelente lu-
gar que para su seguridad y gloria hallar yo pude”. Aparte de la dedicatoria al 
camarlengo Dávalos, la obra, que se publica con el título de Propalladia, sale 
además avalada con la presentación introductoria, en forma de epístola, de dos 
notables humanistas e impresores, Jean Barbier y J. Badio Ascensio, que la 
acreditan como producto literario. Y con la preceptiva licencia de impresión o 
privilegio del propio papa León X.

	 Incógnita no del todo despejada es la de la edición de su obra, la 
Propalladia, en Nápoles y no en Roma, donde vivía. En efecto, no deja de 
resultar extraño que, estando a bien con la corte papal, para la que, como 
queda dicho, representó varias de sus comedias, Naharro decidiera dirigirse 
a Nápoles para publicar toda su obra. Cabe pensar que temiera dificultades de 
publicación, pues por aquellos años la censura romana se había endurecido. La 
promulgación de la bula Inter Sollicitudines, el 4 de mayo de 1515 (en realidad, 
publicada en 1501, pero ahora establecida como norma para Roma por León 
X) instituía la censura previa y prohibía la publicación sin la autorización del 
Cardenal Vicario y, fuera de Roma, sin la del Tribunal local de la Inquisición, 
bajo pena de excomunión, confiscación y destrucción de cualquier obra ofen-
siva a la religión católica. Naharro, consciente de que la sátira contra Roma 
de algunos de sus poemas, a lo que nos referimos más abajo, podría dificultar 
aquella autorización, trataría de eludir los trámites y obstáculos inquisitoriales. 
Lo que seguramente sí hubo de hacer, sirviéndose de sus habilidades e influen-
cias, fue comprar el privilegio papal de León X y con él viajar a Nápoles. Allí, 
aprovechando el interés de los Ávalos por todo lo español, dedica su obra al 
poderoso Ferrante Dávalos, más que como lector, como protector y mecenas, 
según queda dicho.

	 Con el privilegio y la dedicatoria, pudo sortear el Tribunal local y 
encontrar editor. Éste sería un impresor extranjero y recién establecido en 
Nápoles, el francés Jean Pasquet, que desarrollaría su actividad en la ciudad 
entre 1517 y 1524, en una imprenta cerca de la iglesia de la Santissima 
Annunziata, en la calle de San Pietro. No parece que fuera ni muy bueno ni 
muy activo, pues son pocos los impresos que se le conocen y no descargados 
de errores, como la propia Propalladia, en cuyo colofón pide disculpas por los 
posibles yerros y advierte de dos circunstancias atenuantes en el proceso de 
copia, una externa, como es la dificultad de estampar de una lengua nueva para 



Miguel Ángel Pérez Priego148

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

él, y otra intrínseca a las condiciones de copia, como es la larga extensión de la 
obra y el cansancio de impresor y corrector:

Estampada... con toda la diligencia y advertentia posibles. Y caso que 
algún yerro o falta se hallare, por ser nuevo en la lengua, ya se podrá usar 
con él de alguna misericordia. Pues ansí el estampador como el corrector, 
posible es, en una larga obra, una ora o otra, ser ocupados del fastidio...

La Propalladia contenía seis comedias (Seraphina, Trophea, Soldades-
ca, Tinellaria, Ymenea y Jacinta), precedidas y seguidas, como «antepasto» y 
«pospasto» según la expresión del autor, de diverso número de composicio-
nes poéticas: capítulos, epístolas, romances, canciones e incluso tres sonetos 
en italiano. Con su publicación, obtuvo un éxito inmediato y en pocos años 
se sucedieron siete nuevas ediciones: Sevilla (1520), Nápoles (1524), Sevilla 
(1526, 1534 y 1545), Toledo (1535) y Amberes (1548), a las que se fueron 
incorporando dos nuevas comedias, Calamita y Aquilana. La Aquilana fue ya 
incorporada por Jean Pasquet al final de su nueva edición de la Propalladia, 
Nápoles, 1524. Por entonces, s.l. y s.a. (pero con toda probabilidad también 
en Nápoles) aparece asimismo una suelta de la comedia, promovida por el 
corrector Hernando Merino quien, a continuación del texto, incluye varios in-
teresantes añadidos: un villancico que habla del protagonista de la comedia, 
tres coplas en arte mayor donde encarece las condiciones y calidad de la obra, 
da noticia de la muerte del autor («que Antropus cortase su vida en dolores») 
y pide disculpas por los errores («sólo te ruego desculpes y dores / todas las 
faltas, mentiras y herror, / y dello no des la culpa al autor / mas a la ignorancia 
de los impressores»), para cerrar con una relación de faltas de impresión.

Es probable que Pasquet tardara en imprimir la comedia, que Naharro pudo 
entregarle pronto en vistas del éxito de la Propalladia de 1517. En ese intervalo 
de tiempo, 1517-1524, hubo de ocurrir la muerte del dramaturgo, de la que da 
cuenta Merino en esas coplas. El corrector, Hernando Merino, hubo de decidir 
entonces imprimir por su cuenta la comedia. Tanto él como Pasquet hubieron 
de partir de un texto proporcionado por el autor (la copia), pero que este ya no 
pudo supervisar. Cada uno de ellos lo leería e interpretaría a su modo. Pasquet, 
sobre el modelo de la Propalladia de 1517, ajusta la ordenación tipográfica a 
la de las comedias anteriores: establece las marcas de «Introito y argumento» y 
división en jornadas («Jornada primera», «segunda») con indicación del nombre 
de los personajes que intervienen («Aquilano. Faceto. Felicina»). Merino, por su 
parte, hace una edición más libre y por su cuenta, cree en el éxito de la obra y en 
su difusión leída, y tiene en mente el modelo de La Celestina, incluso imitando 



Publicación y censura de la Propalladia 149

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

él mismo el papel de Alonso de Proaza. Los encabezamientos son ahora algo 
diferentes («Prohemio y argumento», «Iornada primera del primer auto», por 
error) y los personajes no sólo son relacionados sino que también se especifica su 
función («Aquilano, galán. Felicina, dama. Faceto, siervo»)4. 

Después de aquellas fechas de éxito, la obra pasó a ser prohibida en el 
índice inquisitorial de 1559 y ya no volvió a imprimirse hasta 1573, cuando apa-
reció en Madrid una última y definitiva edición expurgada. Esos casi veinticinco 
años de prohibición frenaron, sin duda, la continuidad del teatro naharresco y la 
intensidad de su influjo en el teatro posterior, a pesar de que al mediar el siglo 
había iniciado ya la gestación de todo un género dramático como el de la comedia 
urbana, novelesca o de enredo.

En efecto, en 1559, el Inquisidor General y Arzobispo de Sevilla, Fernan-
do Valdés, siguiendo lo dictaminado en el breve expedido por el papa Paulo IV, 
que advertía de los grandes inconvenientes y daños que se siguen en la religión 
cristiana de que los fieles tengan y lean libros que contienen doctrinas erróneas 
y escandalosas y sospechosas y malsonantes contra la fe católica, y prohibía 
que ninguna persona pudiera leer ninguno de los dichos libros reprobados 
ni sospechosos, manda publicar en estos reinos un Catálogo de libros que el 
Consejo de la Inquisición ha examinado y considerado heréticos, sospechosos 
o que contienen algún error de doctrina. En ese catálogo, en el apartado de 
“Libros en romance que se prohíben”, figuran: la Comedia llamada Iacinta, 
impresa con una epístola familiar, que no se dice sean obras de nuestro au-
tor; la Comedia llamada Aquilana, esta sí, “hecha por Bartholomé de Torres 
Naharro”; y completa la Propaladia, igualmente “hecha por Bartholomé de 
Torres Naharro”5.

La prohibición de la Propalladia no dejaba de ser llamativa, pues se tra-
taba de una obra impresa en Italia, con licencia papal, que había alcanzado 
gran éxito y difusión en España y cuyas piezas dramáticas se habían represen-
tado ante cardenales de la curia e incluso ante el propio pontífice. Los textos 
que la constituían, sin embargo, en alguna medida, debían contener doctrinas 
erróneas, escandalosas, sospechosas o malsonantes contra la fe católica, con-
forme a la advertencia del breve pontificio.

4 Véase PÉREZ PRIEGO, Miguel Ángel, “La imprenta y el primitivo teatro castellano: el papel 
del corrector”, en Patrizia Botta, ed., Filologia dei testi a stampa (Area Iberica), Modena, Mucchi 
Editore, 2005, 15-23.
5 Cathalogus librorum qui prohibentur mandato D. Ferdinandi de Valdes, Valladolid, Sebastián 
Martínez, 1559.



Miguel Ángel Pérez Priego150

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

En realidad no se conocen censuras explícitas de la obra de Naharro, pero 
sí podemos hacernos una idea de cuáles eran las doctrinas que contenía que 
podían ser consideradas escandalosas, a partir de algún testimonio indirecto de 
aquellos años. Aparte los versos del poeta y clérigo murciano Diego Ramírez 
Pagán en que lamenta que tenga que estar prohibida hasta que sea reformada, 
el más notorio es el del proceso inquisitorial seguido contra el escultor Este-
ban Jamete, de origen francés y avecindado en Cuenca. Uno de los testigos, 
Giraldo de Holanda, le acusa de poseer un libro en romance, titulado Propala-
dia, con muchas maneras de coplas, en una de las cuales se dice “Roma es un 
gran jardín adonde blasfeman y reniegan por un quatrín”, y “se halla en cada 
rincón una descomunión”, y se nombra a “un puto viejo” referido al papa, 
y otras palabras injuriosas; y en otra copla se decía “Judas que das jubeleo 
penitentes genimundo tú serás según que veo condenatus in profundo», que 
también se refería al papa. En otro momento se alude a que en ciertas preguntas 
y respuestas trata de la Trinidad.

Los textos a los que aluden las acusaciones --aunque introduciendo 
bastante confusión y malicia-- son el célebre Capítulo III («Como quien no 
dize nada, / me pedís qué cosa es Roma...»), una dura sátira de la ciudad eterna, 
donde se hallan, aunque no literalmente, los pasajes citados: “Es, en fin, / 
nuestra Roma un gran jardín / de muchas frutas poblado: / son las flores de 
jazmín / blasfemar por un quatrín, / renegar por un cornado (...) Hazen de Dios 
tal extima / que les passan por encima / a mil cuentos de indulgencias” (vv. 
78-90); y la Sátira, también contra Roma, en la que se alude, bajo cobertura 
alegórica, a un viejo ruin, que es el tiempo, Saturno («Aquel que sus hijos 
está deshaziendo / y ansí se los come después de criados...»). La alusión a 
Judas, entendido como el papa que concede jubileo, deriva de estos versos de 
la Canción V: «Judas, que das jubileo / penitentibus in mundo, / tú serás, según 
que veo, / cum dannatis in profundo. / Tus pensamientos sagazes / peribunt 
et tu cum eis; / mas pues tal barato hazes, / dic, Juda, ¿quid das judeis?». 
Respecto de las opiniones sobre la Trinidad, pueden tener relación con algún 
pasaje no precisado del Diálogo del Nascimiento.

Textos y alusiones como estas parece que eran los reprobables y dañosos 
del libro, que determinaron fuera censurado por la inquisición y se incluyera 
en el Catálogo de libros prohibidos, lo que a su vez impidió que se hicieran 
ya más ediciones de la obra y que se difundieran las tiradas y ejemplares 
impresos. Sabemos, por ejemplo, que el impresor toledano Juan de Ayala, en 
1556, almacenaba en su oficina tipográfica más de mil ejemplares de la comedia 
Aquilana y casi cuatrocientos de la Jacinta, que seguramente hubo de destruir.



Publicación y censura de la Propalladia 151

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

Así las cosas, la Propaladia no volvería a ser editada hasta 1573, cuando 
se levanta la prohibición que sobre ella recaía y aparece la edición censurada. 
La publica en Madrid el impresor Pierres Cosin, con privilegio real para Cas-
tilla y Aragón, y se ha encargado de corregir y enmendar el texto, por mandato 
del Consejo de la Inquisición, Juan López de Velasco, que hace lo mismo con 
el Lazarillo y las obras de Cristóbal de Castillejo (editadas en volumen aparte).

López de Velasco era de origen soriano y, tras estudiar seguramente 
en Alcalá, se instaló pronto en la Corte ocupándose de asuntos del Consejo 
de Indias como colaborador de Juan Ovando y desarrollando su profesión 
de cosmógrafo. Desempeñó diversos cargos relacionados con el Consejo de 
Indias y también como miembro del consejo real. Como se ha dicho, era uno de 
los intelectuales orgánicos de Felipe II, encargado de velar por la reorientación 
de la circulación del conocimiento en aquellos reinos. En ese sentido, vigilaba 
la difusión de las ideas en Indias y las que de allí procedían, como la propia 
geografía, y controlaba aquí la edición de libros y su adquisición para 
bibliotecas, como la nueva de El Escorial6.

López de Velasco acomete su tarea no criticando ni minusvalorando la 
obra que censura, sino poniendo de relieve su interés. Por ello, en sus palabras 
“Al lector” de la Propaladia, la encarece como modelo lingüístico: “la Propal-
adia de Torres Naharro, obra singular y estremada en el donaire y gracia de la 
lengua”. Y advierte además, refiriéndose también a las otras obras que revisa, 
de que, aunque aquí están prohibidas, se leen e imprimen en el extranjero, con 
lo que se priva a los españoles de este entretenimiento y lectura de obras tan 
dignas de conservarse en nuestra lengua.

Allanado así el camino, justifica con toda naturalidad que ahora, con li-
cencia del Consejo de la Inquisición y de su Majestad, la haya “reformado y 
limpiado de todo lo que pareció ser de inconveniente”, dejándola “en forma 
que honestamente se pueda leer por qualesquier personas que sean”. Pero, en 
realidad, lo que hará es someter el texto a un riguroso escrutinio, corrigiendo y 
enmendando numerosos lugares, y mutilando o eliminando otros, con el fin de 
acomodarlo a las nuevas exigencias ideológicas y religiosas. Si contrastamos 
el texto de la Propalladia que circulaba en las ediciones autoriales desde 1517 

6 COLL-TELLECHEA, Reyes, “Historia literaria, Humanismo y sociedad. Juan López de Velasco: 
perfil de un censor político”, en Rumbos del hispanismo en el umbral del Cincuentenario de la AIH, 
coor. BOTTA, Patrizia, vol. II, Medieval, ed. GARRIBA, Aviva, Roma, Bagatto Libri, 2012, pp. 24-31. 
Puede verse también AGULLÓ Y COBO, Mercedes, A vueltas con el autor del ‘Lazarillo’, Madrid, 
Calambur, 2010.



Miguel Ángel Pérez Priego152

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

con el que se fija en la Propaladia de 1573, podemos apreciar cómo trabajaba 
López de Velasco reformando y limpiando la obra7.

Lo primero que advertimos es que rompe la cuidada ordenación del 
libro como “pasto espiritual”, que debía ordenarse como los corporales pas-
tos en tres partes, según las palabras de Naharro en el Prohemio: antepasto, 
alimento principal y pospasto, que corresponderían a los poemas iniciales, 
las comedias y los poemas finales8. Velasco destruye la idea del libro como 
alimento espiritual, con la imagen de banquete o comida espiritual, que para 
él sólo correspondería a Cristo y a la iglesia. Por eso altera radicalmente 
la ordenación de poemas y comedias, colocando todos los poemas delante 
de las comedias y ninguno detrás. Del grupo de poemas iniciales, el “ante-
pasto”, constituido principalmente por los capítulos y epístolas, suprime los 
Capítulos III y IV (sátira a Roma y parodia litúrgica) y la Epístola III (poema 
erótico a su camisa). También elimina el título de “Epístolas familiares”, 
que podría tener resonancias paganizantes. Deja muy corregida la Epístola 
VI [V], y mantiene las iniciales “Lamentaciones de amor” y la “Sátira”. Del 
bloque que sigue a las comedias, el “pospasto”, elimina los cuatro poemas 
religiosos, así como los tres sonetos en italiano. Deja el “Retrato”, que lo lle-
va al final como poema de cierre, suprime las Canciones V y VI, y cambia el 
título de los dos primeros “Romances” por el de “Lamentaciones”, poniendo 
claramente de relieve en el primero que se trata de una “Lamentación a la 
muerte del rey don Fernando”.

	 Como se advierte, Velasco reorienta la obra, rompe la ordenación, que 
era fundamental, elimina poemas “erróneos o malsonantes” que podían atentar 
contra la doctrina o la autoridad eclesiástica. Y elimina la variedad poética que 
había introducido el autor en la cuidada selección de sus poemas, consistente 
en una diversidad de metros, en la que alternan los tradicionales con los ita-
lianos (se mezclan canciones y romances con capítulos, epístolas y sonetos), 
y de temas poético, que da cabida tanto a los religiosos como a los profanos. 

7 Tengo en cuenta principalmente las siguientes ediciones modernas: GILLET, Joseph E., ed., 
Propalladia and other works of Bartolomé de Torres Naharro, Bryn MawrFiladelfia, Univ. de 
Pennsylvania, 19431951, 3 vols.; PÉREZ PRIEGO, Miguel Ángel, ed., Bartolomé de Torres Naharro. 
Obra completa, Madrid, Turner (Biblioteca Castro), 1994; y VÉLEZ-SÁINZ, Julio, Bartolomé de 
Torres Naharro. Teatro completo, Madrid, Cátedra, 2013.
8 “La orden del libro, pues que ha de ser pasto spiritual, me paresció que se devía ordenar a la usança 
de los corporales pastos, conviene a saber: dándoos por antepasto algunas cosillas breves, como son 
los Capítulos, Epístolas, etc., y por principal cibo las cosas de mayor subjecto, como son las comedias, 
y por pospasto ansí mesmo algunas otras cosillas, como veréis” (Bartolomé de Torres Naharro. Obra 
completa, ed. cit. de M. Á. Pérez Priego, pp. 7-8).



Publicación y censura de la Propalladia 153

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

Esa extraordinaria variedad que introduce Naharro al presentarnos su poesía, 
la destruye López de Velasco, consciente de que alterándola de ese modo, re-
bajaba su calidad literaria y doctrinal.

	 La fina tarea censora de destrucción no sólo textual sino literaria, pue-
de apreciarse, por ejemplo, en las Lamentaciones amorosas, cuyo texto, como 
decíamos, es respetado en términos generales por Velasco9. Sin embargo, en 
la Lamentación I, introduce su bisturí de censor eliminando palabras y versos. 
Son palabras con resonancias religiosas, sagradas, que, combinadas ahora en el 
poema con conceptos amorosos, le resultarían inadmisibles. En la estrofa ter-
cera, aparte de alterar la métrica reduciendo a cinco los siete versos y cambiar 
la rima, transforma el sentido del texto al suprimir la alusión al amor como lid 
(palabra reservada para designar la vida en la tierra para el cristiano, conforme 
a la muy repetida frase del libro de Job) y la imagen de que los encuentros de 
esa lid sean cantados por Jeremías y tañidos por David. El resultado es una 
trasformación radical de la estrofa, podada de todo su espíritu sacroprofano, 
que era el que justificaba el género poético de la “lamentación amorosa”, con-
tra el que atenta severamente el censor:

	 Mas, porque duren con ellas
	 mis porfías,
	 quiero dexar en mis días
	 los encuentros desta lid	 los encuentros que he suffrido
	 escriptos por manos mías,	 por tantos modos y vías
	 cantados por Jeremías	 por que no los cubra olvido.
	 y tañidos por David.

 La Epístola VI, otro ejemplo, es corregida también en varios lugares. 
El poema viene a ser una querella de amor, una queja prolongada del poeta 
a la dama, del que el censor elimina todas las referencias religiosas. Elimina 
por eso los vv. 59-70 en los que el amante anuncia su confesión ante la dama 
y alude a conceptos como la penitencia y el perdón de los pecados, conceptos 
teológicos sobre los que hay especial vigilancia y en cuya formulación se pue-
de rozar la herejía. De igual modo lima todas las expresiones en las que puede 
confundirse el poder divino con el poder que el amante asigna a la amada: vv. 

9 Un análisis más completo y pormenorizado de las variantes, enmiendas y supresiones que 
introduce López de Velasco en su edición, hemos realizado en el trabajo “Las variantes textuales 
en la Propaladia de 1573”, en Bartolomé de Torres Naharro: un extremeño en el Renacimiento 
europeo, ed. VÉLEZ-SÁINZ, Julio, Badajoz, Editora Regional de Extremadura, 2018, pp. 77-93.



Miguel Ángel Pérez Priego154

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

106-107 “de quien su alma os ofresce / como a Dios” es corregido en “de quien 
el alma os ofrece / aunque de Dios”; y los vv. 111-114: “de quien, biviendo sin 
vos, / no es más d’un sacco de tierra; / de quien sabe que no yerra / si os adora” 
son corregidos en “de quien, biviendo sin vos, / se juzga un saco de tierra; / de 
quien sabe que aunque yerra / os adora”.

Por semejantes razones y escrúpulos ante la mención de lo sagrado, su-
prime completo el grupo de poemas religiosos, constituido por la Contempla-
tion al Crucifixo, la Exclamatio de Nuestra Señora Contra los Iudíos, y las 
composiciones Al hierro de la lança y A la Verónica. Son poemas más propios 
de una religiosidad intimista y contemplativa, propia de los movimientos es-
pirituales de fines de s. XV y comienzos del XVI, pero alejados del culto y las 
devociones tridentinas.

En las comedias, lo que mayormente suprime o cambia Velasco son, por 
supuesto, las menciones irreverentes de lo sagrado y versos o pasajes porta-
dores de alusiones eróticas más o menos obscenas, como en estos versos del 
Pastor en el introito de Seraphina:

 	 qu’en topando la zagala
               yo le hago, noramala,	 yo le digo, noramala,
               maxcar apriessa el hilado.	 comigo habéis encontrado.

	 Dexela la saya rota	 Dexela la cofia rota
	 y ella, tendida en camisa	 y ella, en mangas de camisa,
	 dar arcajadas de risa	 dar carcajadas de risa
		  (Seraphina, vv. 38-48)

Expresiones groseras y de doble sentido del Pastor hallamos corregidas, 
por ejemplo, en el introito de la comedia Trofea, v. 3, donde la mención del 
obispo d’Estordeña es sustituida por el obispo de Cardeña, con lo que elimina 
la posible interpretación obscena que podía contener aquel nombre (“este or-
deña”). En las chanzas de los pastores Caxcoluzio y Juan Tomillo, v. 921, sus-
tituye a la señora por el amo para no incurrir en los dobles sentidos de labrar 
su huerta, regársela o ahondar en ella:

	 mi señora quiere dar	 dize mi amo que ha de dar
	 a labrar toda su huerta.	 a labrar toda su huerta.

En la comedia Tinellaria, que contiene una visión satírica de la vida de 
la curia romana, corrige alguna alusión religiosa, como cuando la lavandera 
Lucrecia hiperbólicamente se confiesa al credenciero Barrabás la más mártir 



Publicación y censura de la Propalladia 155

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

de todas las santas: “que  sé que no ay en las sanctas / otra mártir más que yo”, 
corregido por “que con tus palabras santas / soy muy desdichada yo”, v. 331-
332.; o las menciones directas de la Virgen o de Cristo, cuya enmienda lleva a 
una modificación del verso y de la rima: el v. 1167, “Voto a la Virgen María” 
se cambia por “Holgaos y aved alegría” o  los vv. 1172-1175:

	 me llevara no sé quien
	 a ganar en Ponte Sisto,	 a comer en un establo
	 mas por mal y por desdén,
	 ¡voto a Dios, si fuesse Christo!	 ¡voto a tal si fuese el diablo!

Sí se eliminan en esta comedia los vv. 2337-2348, que contienen una 
parodia de la consagración y comunión con las burlas que hacen Canavario y 
Barrabás del cáliz y el vino:

CANAVARIO	   Tú, Señor, me redemiste
	 por la tu sangre preciosa;
	 no soy digno
	 de bever agua sin vino
	 por amor qu’es de la fragua,
	 mas por tu verbo divino
	 beveré vino sin agua.
BARRABÁS	   ¿Latinaris?
	 Calicem, pues, salutaris,
	 yo espero veros el cabo
	 y porque estis singularis
	 nomen Domini invocabo.

En la comedia Himenea, jornada I, enmienda igualmente expresiones 
eróticas e irreverentes de Eliso, en vv. 174-177, “Yo no creo a enamorada / que 
me quiera bien jamás, / si como Santo Thomás / no le toco en la lançada”, de 
la que desaparece la mención a Santo Tomás y lanzada, “por tanto mira y verás 
/ que quiçá no tienes nada”, con lo que se deshace la atrevida pero sugerente 
imagen evangélica. En esa misma línea, suprime completamente la confesión 
de Febea, vv. 1519-1541, que, aparte lo que tiene de irreverente por sacar un 
sacramento a escena, es una confesión de amores (no una confesión religiosa, 
como denuncia el propio Marqués: “No es essa la confissión / que vuestra 
alma ha menester”). El censor destruye así no sólo el atrevimiento del poeta de 
ironizar o burlar de lo sagrado, sino su propia creación poética, la de un género 
característico de la lírica cancioneril como era la confesión de amores:



Miguel Ángel Pérez Priego156

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

	 Mas enpero
	 confesaos aquí primero.
PHEBEA	   Confieso que en ser yo buena
	 mayor peccado no veo
	 que hize desque nascí,
	 y merezco toda pena
	 por dar passión a Ymeneo
	 y en tomalla para mí.
	 Confieso que pecca y yerra
	 que no gozen ni gozar
	 lo que ha de comer la tierra,
	 y ante vos
	 yo digo mi culpa a Dios.
MARQUÉS	   No es essa la confissión
	 que vuestra alma ha menester;
	 confessaos por otra vía.
PHEBEA	   Pues a Dios pido perdón
	 si no fue tal mi querer
	 como el de quien me quería.
	 Que si fuera verdadero
	 mi querer como deviera,
	 por lo que dél suscediera
	 no muriera como muero (…)

Otro lugar sistemáticamente censurado es la sátira clerical y la crítica 
Roma. En la jornada I de Seraphina, suprime los duros del criado Lenicio 
contra los “frailes irregulares” representados por el ermitaño Teodoro (vv. 409-
424): “¡Pese al diablo comigo / con estos putos de padres! / Siempre tienen mil 
comadres, / doquiera hallan abrigo (…) / sacos llenos de plazeres, / salvación 
de las mugeres, / mal francés entre las gentes…”. Esta figura del Fraile es la 
que  da lugar al caso más drástico de censura y transformación del texto en la 
comedia Soldadesca. En la obra, como se sabe, a la recluta que llama el Atam-
bor se presentan algunos soldados y también un fraile dispuesto a enrolarse, 
para lo cual vende sus hábitos, juega y bebe con los soldados y toma el nombre 
de Liaño. Pues bien, López de Velasco censura la presencia de este personaje 
desde el introito y argumento en los inicios de la obra. Allí, cuando el Pastor 
resume la acción, son eliminados los vv. 135-142, en que anunciaba la apari-
ción del fraile como personaje; de esta manera, como si nada hubiera ocurrido, 
Liaño se incorporará ahora a la lista de soldados sin haber pasado por fraile:



Publicación y censura de la Propalladia 157

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

	   Tras aquél	   Tras aquél
	 entra luego, muy cruel, 	 entra luego, muy cruel,
	 Mendoça, gentil, gallardo; 	 Mendoça, gentil, gallardo;
	 dos bisoños después dél: 	 dos bisoños después dél:
	 Juan Goçález, Pero Pardo.	 Juan Goçález, Pero Pardo.
	   Y esto ansí,
	 viene luego por allí
	 un fraile de los de ogaño,
	 renuncia el ábito aí,
	 llámase después Liaño.
	   Y éstos van	   Y estos van
	 sobre el negro balandrán	 con Liaño y llegarán
	 a bever con barahúnda;

Luego, claro está, en la jornada II, será eliminada toda la escena, vv. 
608-687, en que comparecía el Fraile con los soldados para alistarse. Allí se 
vertían además, por boca de Juan y del Atambor, todos los lugares habituales 
de la sátira religiosa contra el Fraile: su ociosidad y vagar fuera del convento, 
su afición al juego y a la bebida por lo que incluso ha vendido su balandrán, su 
hipocresía, su falta de fe y rezos rutinarios. 

En la comedia Jacinta, además de las correcciones reverentes y eufe-
místicas (juri a ños en vez de par Dios, con unos ojos graciosos por y unos 
abraços preciosos), hay censuras de mayor calado, como era de esperar en 
una comedia prohibida ella misma en el índice de 1559. Al final de la jornada 
IV, hay una eliminación de los vv. 949-960, en los que Pagano, en su lenguaje 
grosero, da a entender que su ama Jacinta ofrece placeres sexuales a los pere-
grinos. En la jornada V, corrige versos que se refieren críticamente a la corte de 
Roma y al papa (vv. 1045-1076):

PRECIOSO	   De Roma no sé qué diga, (...)
             	 La corte tiene fatiga,	 el pobre tiene fatiga,
	 y el Papa s’está a sus vicios (...)	 y el rico s’está a sus vicios
	   En Roma los sin señor
	 son almas que van en pena,
	 no se haze cosa buena	 qual s’ordena y desordena
	 sin dineros y favor (...)	 siguiendo tras lo peor
	 que no queda remendón,
	 abad, ni monje, ni flaire;	 ni otra gente de desgaire



Miguel Ángel Pérez Priego158

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

Y quizá lo más significativo, en los vv. vv. 1153-1164, destruye el laborato-
rio mágico de Pagano, que enumera a Fenicio toda una serie de ingredientes con 
los que confeccionar un ungüento poderoso (hierbas de serpilo y lucitoria, sebo 
de toro y de ciervo, ojos de gato). López de Velasco acomete contra aquel pasaje 
y altera burdamente las sustancias y sus nombres, con lo que aquellas pierden 
todo su significado en el imaginario mágico de los personajes de la comedia:

PAGANO	 Pues quando quiera tomad
	 dos yervas en la memoria:
	 son serpilo y lucitoria,	 la Serapia y Placentoria
	 sevo de toro buscad	 sevo de moscas buscad
	 y el del ciervo, si podéis,	 y el de grillos si podéis
	 y para mayor verdad
	 ojos de gatos avréis,	 ojos de topos avréis
	 y un ungüento vos haréis
	 con el qual avéis de untaros
	 quando quesierdes hallaros
	 donde más ganas ternéis.	 donde entonce estaréis

En Calamita, al final de la jornada I, vv. 787-790, elimina la alusión al 
papa en boca de Jusquino, “no temo cosa ninguna. / Sé que el Papa, voto a 
Dios, / no está tan rico con dos / como Jusquino con una” por otra expresión 
prácticamente carente de sentido “no temo cosa ninguna, / ni hambre ni 
enfermedad, / deshonra ni enemistad / ni otra adversidad alguna”. Asimismo 
amortigua las expresiones y comportamiento sexual de Torcazo, vv. 1897-1900, 
transformando sus palabras groseras “son que la tengo de asir / como alano, / y 
arremangada la mano / meterja por acas haldas / y trastumballa d›espaldas / y 
tendella en esse llano” en otras más atemperadas “y si una vez le hecho mano / 
no se me vaya por pies / y dar con ella después / rodando por esse llano”.

En la comedia Aquilana, las supresiones y cambios se refieren, como es 
habitual, a pasajes o expresiones con alusiones eróticas más o menos fuertes o 
menciones irreverentes a lo sagrado. En el introito, elimina los vv. 60-84, que 
contienen  descripción de la lucha erótica del pastor con Luzia; en la jornada 
II, suprime los vv. 1183-1217, sobre los deseos carnales que se imagina Faceto 
con Dileta; lo mismo hace con los vv. 1457-1481, en los que Dileta ofrece 
consejos a Felicina sobre cómo comportarse con el amante. En el ámbito de lo 
religioso, rompe, por ejemplo, la imagen bíblica en boca de Aquilano en que, 
para expresar la intensidad de su pasión, se compara con la zarza de Moisés, 
que estaba verde y ardía: “¡Valme la Virgen María¡ / Soy la çarça de Moisés / 



Publicación y censura de la Propalladia 159

I.S.S.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2018, Tomo LXXIV N.º Extraordinario

qu’estava verde y ardía”, enmendada en “y con estarlo m’abraso / de la cabeça 
a los pies / sin poder huir un paso”. Por último, vuelve o a ser significativa la 
actitud censora ante un nuevo elemento mágico, como ahora es el conjuro de 
Galterio, vv. 1632-1681, invocando a todo tipo de seres y objetos para hacer 
comparecer el alma del clérigo ahorcado el otro día. López de Velasco altera 
y cambia esos nombres, los mezcla y elimina todos los que son portadores de 
alguna alusión a lo sagrado. Aunque era ya de por sí un conjuro bufo, aunque 
independientemente creyeran en él los personajes de la obra, el censor lo 
desarticula y destruye así su capacidad mágica.

Hasta aquí hemos hecho un recuento de las más importantes variantes 
y mutilaciones que López de Velasco introdujo en la Propalladia de Torres 
Naharro en 1573. Por supuesto que el extremeño no era un desviado heterodoxo 
ni un hereje peligroso, pero tampoco hemos de creer que su festiva musa, como 
la definía y estimaba Menéndez Pelayo, sólo daba pie a lozanías y desenfados 
veniales que a pocos escandalizarían. Desde luego, a quien sí escandalizó 
fue al inquisidor Fernando de Valdés y a los responsables del índice de libros 
prohibidos, que la retiraron de circulación en 1559. Años después, por mandato 
inquisitorial, López de Velasco, se encargó de rescatarlo de aquellas sombras. 
No creo que procediera con total buena fe en su trabajo, aunque así lo considera 
Menéndez Pelayo, sino que asumió una tarea de custodio intelectual, que le 
vino encomendada y abrazó con dedicación entusiasta. Pero lo que es seguro 
es que nos devolvió un texto profundamente alterado y manipulado, nada 
auténtico ni verdadero, hábilmente destruido en su riqueza y variedad literaria 
y en sus ideas más modernas y avanzadas.




