
Resumen
El trabajo repasa los incipientes estudios árabes en el siglo xviii; expone 

los datos sobre una lápida en esta lengua publicada varias veces en aquella cen-
turia, su repercusión entre los especialistas ilustrados así como las discusiones, 
que se han prolongado hasta la actualidad, sobre el lugar de la alcazaba de 
Badajoz donde pudo haber estado ubicada. Trata luego de las aportaciones de 
los eruditos del último cuarto del siglo xix en relación con tres estelas funera-
rias del siglo xii halladas en la ciudad pacense. Finalmente centra su atención 
en otras dos aparecidas en 1883; analiza los tres aspectos fundamentales del 
estilo usado en estas inscripciones: forma, alfabeto y protocolo de su contenido.
Palabras clave: inscripciones, diplomática funeraria, Ġarb al-Andalus, siglo xi.

Abstract
After reviewing the Arabic studies of the 18th century, the article ex-

poses what we know about a tombstone in that language published several 
times in that century, its repercussion among the specialists during the Age of 
Enlightenment as well as the discussions, which have lasted until today, about 
the place where it could have been located in the citadel of Badajoz. It deals 
then with the contributions of the scholars of the last quarter of the nineteenth 
century in relation to three funerary stelae of the 12th century found in the 
city of Badajoz. It focuses finally on two other ones that appeared in 1883; it 
analyzes the three fundamental aspects of the style used in these inscriptions: 
their form, alphabet and the protocol of their content.
Keywords: inscriptions, funeral diplomatic, Ġarb al-Andalus, 11th Century.

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Carmen Barceló
Universidad de Valencia

carme.barcelo@uv.es

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III, pp. 211-256



212

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

En la segunda mitad del siglo xviii, con el inicio de los primeros acerca-
mientos críticos a la historia nacional, surge un plan para abordar de manera 
cierta las noticias que hasta entonces se tenían de lo acontecido en los períodos 
históricos antiguos, sobre todo del «glorioso» pasado romano. Para poder de-
terminar lo acaecido en épocas posteriores, como las conquistas medievales de 
los «godos» y «moros», se acude a la lectura y edición de material manuscrito 
guardado en bibliotecas y archivos monacales y catedralicios, y al análisis e 
interpretación de inscripciones en piedra y monedas —medallas en la nomencla-
tura de la época— cuya catalogación y estudio permite establecer la secuencia 
y cronología de los reyes.

En esta búsqueda de materiales adquiere cierta importancia la tarea que 
emprenden las Academias, entre las que destacan las auspiciadas por la mo-
narquía, donde personajes de la nobleza, el clero y el ejército trabajan unidos 
en un programa que en ese momento dista mucho de contar con entendidos en 
las ramas del saber que se pretenden abordar. Con este objetivo se organizan 
entonces «viajes» por toda la península, calificados a veces de «literarios», para 
recabar de manera directa la información que se requiere, y se trazan diseños 
de los objetos que despiertan el interés de los ilustres anticuarios; esos dibujos 
o calcos se envían a personas de renombre para que emitan un dictamen sobre 
el contenido de dichos elementos del pasado.

La investigación moderna, con el fin de estudiar a los autores del siglo 
xviii y analizar las obras producidas en España, Portugal y otros países de 
Europa, ha llevado a cabo multitud de trabajos que atienden a los más variados 
aspectos de la Ilustración. Ese periodo se suele considerar el inicio de distin-
tas ciencias modernas, si bien la epigrafía, la paleografía, la arqueología, y el 
cultivo privilegiado de la numismática se englobaban en la época dieciochesca 
entre las Antigüedades.

Están aún por redactar, sin embargo, las páginas que aborden en pro-
fundidad la historiografía y las razones del interés que surge entre pensadores 
y humanistas ilustrados hacia las inscripciones árabes de España y Portugal.

1. LA EPIGRAFÍA ÁRABE EN LA ESPAÑA DEL SIGLO XVIII
Es manifiesta la falta de saber de los españoles de la etapa ilustrada que 

pretendían fijar el contenido de algunos epígrafes árabes en piedra. Hay copia 
de inscripciones de Córdoba y Granada en la correspondencia que mantuvieron 
entre 1751 y 1754 Marcos Domínguez de Alcántara, canónigo de la colegiata 



213

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

cordobesa de San Hipólito, y Benito Martínez y Gómez Gayoso, archivero de 
la Secretaría de Estado, gramático y numismático.1

El diseño de la muy conocida lápida de la puerta de las Palmas de la mez-
quita de Córdoba era para ellos «copia de inscripción árabe que habla sobre las 
costas de los bereberes»;2 y compartieron reproducción de algunos epígrafes de 
los «Plomos del Sacromonte», aparecidos en aquellos años, siendo incapaces 
de descubrir la patraña de sus falsarios.

Para el tema de este trabajo fue de importancia la labor realizada en 
España por la Real Academia de la Historia [RAH] (1738-). En la RAH ingresó 
el maronita libanés Miguel Casiri (1710-1791), uno de los varios hombres de 
letras nacidos en el Próximo Oriente que colaboraron con las principales uni-
versidades, bibliotecas e instituciones culturales peninsulares; otros fueron el 
maronita sirio Pablo Hodar (1723-1780) y frei João de Sousa (1735-1812), fran-
ciscano de origen damasceno, ambos acogidos en Portugal. Su principal virtud 
era conocer la lengua árabe y haber profesado en un convento, circunstancia 
que «limpiaba» su saber de contaminaciones islámicas. Lo mismo sucedía con 
sus discípulos de lengua árabe, casi todos religiosos, como el franciscano gra-
nadino José Antonio Banqueri (1745-1818) o el jerónimo toledano Patricio José 
de la Torre (1760-1819).

Los estudios primerizos de inscripciones árabes peninsulares están re-
lacionados con la RAH y con Miguel Casiri, maestro de muchos hombres 
ilustres de su época entre los que estuvo el conde Don Pedro Rodríguez de 
Campomanes, ministro del gobierno del rey Carlos III (r. 1759-1788) y consejero 
de Estado.3 El político, que había comenzado a estudiar árabe en 1748, tradujo 
y comentó para la RAH una inscripción árabe de Mérida, que es la situada en 
la puerta de su Alcazaba.4

1 CLARES MOLERO, José Luis: «Monarquía y memoria. Los reyes ilustrados y la recuperación 
del patrimonio arqueológico», en Ángel GÓMEZ PAZ (ed.) Moneda, escritura y poder: comuni-
cación, publicidad y memoria. Madrid: Grupo -Numisdoc- UCM (N.º Ref. 941.301) y Asociación 
de Amigos del Archivo Histórico Nacional, 2016, pp. 147-170, en especial p. 155 y n. 44.
2 AHN Estado, 3191, N. 22 y Estado, Mapas, Planos y Dibujos n.º 839. El texto de la lápida está 
editado por OCAÑA JIMÉNEZ, Manuel: El cúfico hispano y su evolución. Madrid: Instituto 
Hispano-Árabe de Cultura, 1970, n.º 16.
3 VALLEJO GARCÍA-HEVIA, José María: «Campomanes, la biografía de un jurista e his-
toriador (1723-1802)», Cuadernos de Historia del Derecho, 3, 1996, pp. 99-176, en especial 
pp. 153-155.
4 Acta de 22.09.1752. RAH. Archivo, signatura 9/6050-2. MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª Antonia, con 
la colaboración de RODRÍGUEZ CASANOVA, Isabel y CANTO GARCÍA, Alberto: Epigrafía 
árabe. Catálogo del Gabinete de Antigüedades. Madrid: RAH, 2007, n.º 15/1, con reproducción 



214

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Las artes y la epigrafía árabes habrían permanecido olvidadas mucho más 
tiempo de no haber sido por Casiri.5 Durante la segunda mitad del siglo xviii 
sus lecturas y traducciones aclararon los misterios de bastantes lápidas árabes, 
aunque es de lamentar que no se publicaran. En respuesta a su actividad, la RAH 
trazó un plan para la recogida de estos materiales epigráficos árabes, aunque 
nunca se llevó a cabo. La real institución se limitó a emitir informes internos 
sobre las consultas que le llegaban sobre determinados materiales, unas certi-
ficaciones que Casiri redactó en la medida de sus aptitudes, se comunicaron a 
los solicitantes, y permanecieron casi ignoradas hasta fecha reciente.6

Al igual que en etapas anteriores, también en la segunda mitad del siglo 
xviii hubo anticuarios y coleccionistas que formaban Gabinetes de medallas, 
personas de la nobleza que dedicaron sus esfuerzos a adquirir monedas, inscrip-
ciones, cerámicas y otros objetos, sobre todo de la etapa romana. Recordemos 
a Juan Agustín Ceán Bermúdez (1749-1829) y su conocido Sumario de las an-
tigüedades romanas que hay en España. Por lo que respecta a los epígrafes 
árabes, fue muy celebrada la colección cordobesa de monedas e inscripciones 
de Pedro Leonardo Villacevallos y Vera (1696-1774), marqués de Villacevallos.7

La necesidad de visualizar la leyenda árabe para poder estudiarla reque-
ría el concurso de un buen dibujo o calco que en ese tiempo era equivalente al 
escaneado, la fotografía o la fotocopia modernas; para reproducirlo en publi-
caciones era imprescindible el auxilio de la litografía. Tomando las palabras de 

de documento en árabe y su versión española, dibujos de la época en n.º 15/2 y 15/3 y copia 
del texto de Campomanes en n.º 15/4. El informe, que nunca se ha editado, se incluye aquí en 
apéndice.
5 Casiri llegó a Roma desde Siria en 1721. Consagrado sacerdote (1734) y doctor en teología y 
filosofía, enseñó además árabe, siriaco y caldeo. Vino a España (1748) y fue académico honorario 
de la RAH (1748), oficial escribiente en la Real Biblioteca en El Escorial y bibliotecario (1763) 
e intérprete de lenguas orientales del reino (1756). Publicó Bibliotheca Arabico-Hispana Escu-
rialensis (Madrid, 1760-1770) y redactó una Interpretación y/o traducción de las inscripciones 
árabes del Alcázar de Sevilla, bajo la dirección de José Cevallos, catedrático de la Universidad 
de Sevilla, la Alhambra de Granada y la Mezquita de Córdoba, 1767-1769, que se conserva en 
el manuscrito 4994 de la Biblioteca Nacional de España.
6 La tarea de la RAH durante el siglo XVIII en este campo ha sido reseñada por MARTÍNEZ 
NÚÑEZ, M.ª Antonia, con la colaboración de RODRÍGUEZ CASANOVA, Isabel y CANTO 
GARCÍA, Alberto: Epigrafía árabe. Catálogo del Gabinete de Antigüedades. Real Academia 
de la Historia. Madrid: RAH, 2007, pp. 25-31. 
7 RODRÍGUEZ OLIVA, Pedro: «De Córdoba a Málaga. Avatares de la colección arqueológica 
de Villacevallos», en BELTRÁN FORTES, José y LÓPEZ RODRÍGUEZ, José Ramón (coord.): 
El museo cordobés de Pedro Leonardo de Villacevallos: Coleccionismo arqueológico en la 
Andalucía del siglo XVIII. Málaga: Servicio de Publicaciones de la Universidad-Madrid: RAH, 
2003, pp. 337-359.



215

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

la Polygraphia española de Terreros, no basta para ello «qualquier dibujante, 
ó abridor diestro: es menester talento especial, singularmente para el dibujo, y 
remedo de las letras antiguas».8

En este ámbito es digna de mención la labor que llevó a cabo en el 
seno de la RAH su bibliotecario Francisco Xavier de Santiago y Palomares 
(1728-1796), de noble familia toledana e hijo de otro Francisco de Santiago 
Palomares (1701-1773). Padre e hijo, célebres en vida como excelentes dibujan-
tes, se especializaron en copiar y reproducir códices españoles para los estudios 
de paleografía y también representaron —con más o menos fortuna— varios 
epígrafes árabes y latinos de Córdoba, Badajoz, Mérida, Toledo, Granada y 
Sevilla.9

Otras veces el método que garantizaba la exactitud del diseño era el calco. 
Los que Livino Ignacio Leiren y Peellart (1708-1775)10 obtuvo en la catedral de 
Sevilla del sepulcro del rey San Fernando facilitaron la edición y traducción de 
las cuatro versiones del epitafio, corriendo la árabe a cargo de Casiri. El Padre 
Flórez las incluyó, junto con los diseños sacados de los calcos, en apéndice al 
segundo tomo de su España Sagrada (1752) y en pliego independiente.11

Existió una eficaz red de contactos entre los eruditos españoles y sus 
homólogos europeos, aunque en ocasiones mantuvieran intereses encontrados; 
esta relación fue menos fluida o se interrumpió a partir de la restauración ab-
solutista. Hubo controversias, como la protagonizada por la obra De numis 
hebreo-samaritanis (1781-1790) de Francisco Pérez Bayer (1711-1794), hebraísta 
y bibliotecario en El Escorial. Polemizaron contra ella el danés Oluf Gerhard 
Tychsen (1734-1815)12 y el noble erudito aragonés, discípulo de árabe de Casiri, 
Ignacio de Asso y del Río (1742-1814),13 que publicó en Ámsterdam (1782) la 

8 TERREROS Y PANDO, Esteban: Paleografía española. Madrid: Oficina de Joachin Ibarra 
(2a ed.), 1758, pp. 159-160.
9 MORALES MATEO, Carmen: «La familia Santiago Palomares: eruditos, bibliófilos y artis-
tas toledanos del siglo XVIII», Archivo Secreto, 7, 2018, pp. 176-195.
10 La familia vino de Flandes a Sevilla (1727). Fue numismático y académico anticuario en la 
RAH. 
11 FLÓREZ, Henrique: Adición al tomo segundo de la España Sagrada, de las Inscripciones 
Hebrea, y Arábiga, que existen en Sevilla en el sepulcro del santo rey Don Fernando, y no se 
han publicado hasta hoy. Madrid: Antonio Marín, 1752.
12 Profesor de lenguas orientales en Bützow y Rostock, se considera uno de los fundadores de 
la ciencia numismática árabe.
13 Usó el seudónimo Melchor de Azagra. Fue cónsul en Holanda y Dunquerque desde 1776 y 
en Burdeos desde 1787; regresó a España en 1791.



216

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

primera relación de hombres ilustres de Aragón bajo el Islam,14 obra basada en 
la Bibliotheca de Casiri y hoy totalmente olvidada.

1.1. Los Tychsen y las inscripciones árabes de España
El diplomático danés Daniel Gotthilf Moldenhawer (1753-1823), paleó-

grafo, bibliófilo y director de la Biblioteca Real de Copenhague (1805-1823), fue 
enviado a España de 1782 a 1784 para que examinara y cotejara manuscritos, con 
la esperanza de que encontrara en las bibliotecas de Alcalá y de El Escorial, en 
la que estuvo dos meses, los textos griegos del Nuevo Testamento que se habían 
usado en la traducción Poliglota Complutensia.15

Su compañero de viaje, Thomas Christian Tychsen (1758-1834), teólo-
go y profesor de idiomas orientales en la universidad de Gotinga, afirma que 
Carlos III dio orden de «que se les franquee todo».16 Años después del viaje 
publicó un relato de la situación cultural en la capital española que tuvo eco 
en su momento y ha sido traducido y varias veces analizado en el siglo xx.17

Fig. 1. Lápida de Badajoz. Dibujo de Fco. Palomares copiado por Thomas Ch. Tychsen (1832).

14 PEIRÓ ARROYO, Antonio: Ignacio de Asso y del Río en la Europa de la Ilustración. Ma-
drid: Fundación Ignacio Larramendi-Biblioteca Virtual de Polígrafos, 2016. DOI: http://dx.doi.
org/10.18558/FIL045.
15 GIGAS, Emile: «Un voyageur allemand-danois en Espagne sous le règne de Charles III», 
Revue Hispanique, 69/156, 1927, pp. 341-520.
16 TYCHSEN, Thomas Christian: «De inscriptionibus arabicis in Hispania commetatio», 
Commentationes societatis regiae scientiarum Gottingensis recentiores, VII, 1828-1832, pp. 
119-132 y 4 láms; cita literal en español en p. 120 de la edición.
17 TYCHSEN, Thomas Christian: „Über den gegenwärtigen Zustand der Literatur in Spanien“, 
1790. La obra tuvo eco en su momento. Cf. «Sobre el actual estado de las letras en España» 
por FRIEDERICH-STEGMANN, Hiltrud: La imagen de España en los libros de los viajeros 
alemanes del siglo XVIII. Sant Vicent del Raspeig: Universidad de Alicante, 2014, pp. 136-201.



217

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

El profesor danés tuvo acceso en la RAH a copias de inscripciones árabes 
con los títulos explicativos de Casiri, además de litografías y diseños a pluma o 
pincel que debió llevarse y editó casi medio siglo después, una vez terminados 
los conflictos europeos y su servicio a Moldenhawer.18 Según Grohmann,19 en 
Madrid dibujó a pluma las lápidas que luego se grabaron en placas de cobre 
para la publicación de su artículo.

La edición de los epígrafes de España fue su último trabajo, presentado 
ante la academia de Gotinga en 1831. Estudia en él cuatro inscripciones árabes 
sobre piedra y en el preámbulo muestra su interés por la epigrafía, cita el impedi-
mento en España para ver las lápidas in situ y alaba el oficio de Francisco X. de 
Santiago Palomares, cuyas láminas le ofreció el bibliotecario mayor de la Real 
Biblioteca, Francisco Pérez Bayer. Agradece que por gentileza de Campomanes 
se le facilitaran todas las láminas de varios dibujos del Alcázar de Sevilla, gra-
badas para la obra Antigüedades de España,20 entonces en preparación; destaca 
que en diez inscripciones no se hizo una copia que posibilitara la lectura.21 De los 
muchos epígrafes que tuvo en sus manos eligió los de Tortosa,22 Badajoz (fig. 1),23 
Toledo,24 Sevilla,25 y dos de Mérida,26 reproduciendo cuatro de estas inscripciones.

Otro danés homónimo, el antes citado Oluf G. Tychsen, compuso una 
crestomatía para el estudio de la lengua árabe con textos diplomáticos, epigrá-
ficos, históricos, literarios y religiosos.27 Aunque no visitó España, agradece a 

18 TYCHSEN, Thomas Christian: «De inscriptionibus arabicis in Hispania commetatio», 
Commentationes societatis regiae scientiarum Gottingensis recentiores, VII, 1828-1832, pp. 
120-121.
19 GROHMANN, Adolf: Arabische Paläographie. 1. Vienna: Österreichische Akademie der 
Wissenschaften, 1967, p. 42a n. 2.
20 Por iniciativa de la Real Academia de San Fernando se publicó en 1804, cf. RODRÍGUEZ 
RUIZ, Delfín: La memoria frágil. José de Hermosilla y «Las Antigüedades Árabes en España». 
Madrid: Fundación Cultural del COAM, 1992, pp. 35-57.
21 TYCHSEN, Thomas Christian: «De inscriptionibus arabicis in Hispania commetatio», Com-
mentationes societatis regiae scientiarum Gottingensis recentiores, VII, 1828-1832, p. 120.
22 Orden de ‘Abd al-Raḥmān III de obrar una atarazana en 333/944-945. Museo Catedral de 
Tortosa.
23 Epitafio de 437/1045 del primer gobernante taifa titulado al-Manṣūr, lápida hoy desaparecida.
24 Leyendas en tres viviendas con motivos-tipo de estilo cúfico almohade-mudéjar.
25 Leyendas con motivos-tipo de estilo mudéjar en el Alcázar.
26 Orden de ‘Abd al-Raḥmān II de obrar la alcazaba en 220 H / 835 JC. MNAR. Mérida, co-
lección visigoda del Museo de Santa Clara, n.º inv. 510. Cita también el epitafio de un emir en 
Mérida, pero es una lápida de la muralla de Jerez de la Frontera, hoy en el Museo Municipal de la 
ciudad, cf. BARCELÓ, Carmen: «Inscripciones omeyas de la alcazaba de Mérida», Arqueología 
y Territorio Medieval, 11/1, 2004, pp. 59-78, en especial 61-62.
27 TYCHSEN, Oluf Gerhard: Elementale arabicvm. Rostok: Libraria Koppiana, 1792, cap. 



218

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Mariano Pizzi y Frangeschi (m. 1791),28 profesor de árabe en los Reales Estudios 
de San Isidro en Madrid, un fragmento copiado del manuscrito de la obra del 
agrónomo sevillano Ibn al-‘Awwām. También Ignacio de Asso le facilitó mate-
rial epigráfico hispano, quizá copias de diseños en posesión de la RAH o tal vez 
traslados de las lecturas de los mismos que hiciera su maestro Casiri. Tychsen 
eligió para su crestomatía doce inscripciones de las que cinco se hallaban en 
España: el epitafio regio sevillano editado por Flórez29 y otras cuatro que ubica 
en Córdoba,30 Mérida,31 Toledo,32 y Badajoz.33

1.2. La iglesia de Calatrava en Badajoz y una lápida árabe (siglo xviii)
Por el acta de la sesión ordinaria de la RAH de 30 de junio del 1758 se 

sabe que el historiador y académico extremeño Ignacio de Hermosilla Sandoval 
y Rojas (1718-1794) presentó copia de una inscripción árabe hallada «en el muro 
de una antigua iglesia de Calatrava en Badajoz». Se acordó pasarla a Rodríguez 
Campomanes y a Casiri para que la tradujeran y que la lápida se trasladara a la 
RAH en la primera ocasión que se tuviera, según solicitaba Hermosilla,34 aunque 
nada se sabe del fruto de estas gestiones. Una posterior visita de Hermosilla al 
Monasterio de Guadalupe tuvo como corolario que en 1774 el médico Francisco 
Forner (1718-1785)35 enviara a la RAH el dibujo de una lápida árabe de Badajoz, 
posiblemente la misma, que se pasó a Casiri para su lectura.36 En 1775 Casiri 

3.A. El libro lleva pie de imprenta 1792 pero el prólogo está fechado en Rostock en septiembre 
de 1791.
28 Alumno de árabe del maronita Pablo Hodar pero desacreditados ambos en vida por falsarios.
29 El estudioso danés lo ubica en Toledo.
30 Orden de al-Ḥakam II de revestir de mármol el mihrab de la Mezquita en 354/965.
31 Orden de ‘Abd al-Raḥmān II de obrar la fortaleza en 220/835.
32 Orden de al-Ẓāfir de hacer un pozo en 423/1032. Museo de Santa Cruz, n.º inv. 292. Ubica por 
error la lápida de Ibn Muġīṯ de 447/1055 en el convento de S. Francisco; en el de S. Sebastián 
pone la desaparecida de Asmā’ de 407/1016 o 409/1019; de ésta hay dibujo de Palomares en 
la obra de 1752 de PÉREZ BAYER, Francisco: De Toletano Hebraeorum Templo (Biblioteca 
Pública de Toledo, manuscrito 128, f. 245).
33 Ver supra nota 17. Epitafio de Ibn al-Afṭas 437/1045, que Oluf Tychsen sitúa en la iglesia de 
Calatrava.
34 MEYER ALLENDE, José: Noticias de Antigüedades de las Actas de Sesiones de la Real 
Academia de la Historia (1738-1791). Madrid: RAH, 2011, p. 233.
35 Agustín Francisco Forner Segarra fue médico municipal en Mérida (1756) y humanista li-
gado a la Escuela de Guadalupe. Estudió la fuente minero-medicinal de Solán de Cabras (1753) 
y creó una colección de antigüedades origen del Museo Arqueológico de Mérida. Escribió Las 
Antigüedades de Mérida (1780) editada en 1893 con un manuscrito donado por Luis Villanueva 
al Museo de Badajoz.
36 MEYER ALLENDE, José: Noticias de Antigüedades de las Actas de Sesiones de la Real 



219

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

facilitó su contenido a los académicos, identificando en la lápida el epitafio de 
al-Manṣūr (m. 437/1045), el primer miembro de la familia de los al-Afṭas que 
gobernó la taifa de Badajoz.37

Nada vuelve a saberse de la inscripción hasta que aquellos dos ilustrados 
extranjeros de igual apellido la divulgan. Dicen ser el epitafio de un gobernante 
de Badajoz del período taifa, aunque ninguno de los dos es capaz de discernir de 
quien se trata. Ambos coinciden en señalar que la lápida estaba en el castillo de la 
ciudad, en la iglesia de Calatrava, pero es Thomas Ch. Tychsen —que da al difun-
to el título de al-Ma’mūn— quien aporta el mayor detalle sobre su localización.

Este erudito guardó la nota de Palomares que acompañaba al dibujo e 
informa en su obra que este fue quien la delineó en el mismo lugar donde vio 
la estela, y sabemos que esto tendría lugar en Badajoz,38 bastante antes de que 
visitara España la comitiva danesa en 1782. La anotación de Palomares que 
leemos en Tychsen fue traducida por el arabista Pascual de Gayangos y Arce 
(1809-1897):

En el castillo de la ciudad de Badajoz hay una iglesia antigua que llaman 
Calatrava, aunque en ella no se ve insignia alguna de esta orden; se halla sin 
uso y no se tiene noticia de cuándo le tuvo; está bien reparada por haber servido 
en distintos tiempos para guardar pólvora y otros pertrechos de guerra.39 Dentro 
de esta iglesia hay una puerta tapiada por donde, al parecer, se subía á la torre; 
sobre dicha puerta se ve una piedra de alabastro con los caracteres aquí dibuja-
dos, que su relieve será el grueso de un peso fuerte.40 Tocándola sonaba hueco, 
y creyendo sería sepulcro, y este su epitafio, se levantó la piedra, pero solo se 
halló una alhacena sin señal alguna de haber estado depositado en ningún tiempo 
cadáver alguno.41

Academia de la Historia (1738-1791). Madrid: RAH, 2011, pp. 321-322.
37 MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª Antonia, con la colaboración de Isabel RODRÍGUEZ CASANO-
VA y Alberto CANTO GARCÍA: Epigrafía árabe. Catálogo del Gabinete de Antigüedades. 
Madrid: RAH, 2007, p. 79 n.º 18 n. 125. CANTO GARCÍA, Alberto, RODRÍGUEZ CASANO-
VA, Isabel: «Algunas precisiones sobre la desaparecida inscripción funeraria de al-Manṣūr I de 
Badajoz», Al-Qanṭara, 31/1, 2010, pp. 189-209, en especial p. 196 fig. 3, 205 doc. 1; MARTÍNEZ 
NÚÑEZ, M.ª Antonia: Epigrafía árabe del Museo Arqueológico Provincial de Badajoz. Badajoz: 
Museo de Badajoz, 2013, p. 6 n.º 3.
38 TYCHSEN, Thomas Christian: «De inscriptionibus arabicis in Hispania commetatio», Com-
mentationes societatis regiae scientiarum Gottingensis recentiores, VII, 1828-1832, p. 128 y n.
39 La frase, desde el punto y coma, falta en el texto de TYCHSEN, Thomas Christian: «De ins-
criptionibus arabicis in Hispania commetatio», Commentationes societatis regiae scientiarum 
Gottingensis recentiores, VII, 1828-1832, p. 128, quizá por serle irrelevante.
40 Nombre dado al real de ocho, es decir una profundidad de talla de unos 2 o 3 mm.
41 SAAVEDRA, Eduardo: «El sepulcro de Almanzor I de Badajoz», Boletín de la Real Aca-
demia de la Historia, 15, 1889, pp. 82-86, en especial p. 84.



220

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Como acertadamente comenta Thomas Ch. Tychsen, los musulmanes no 
entierran en lucillos ni en urnas, de modo que el cuerpo del finado jamás habría 
sido depositado en dicha alacena.42 Otro detalle a tener en cuenta es que en esa 
época el término alabastro era sinónimo de color blanco, el que sin duda tendría 
la piedra descrita; no hay escala del diseño, ya que no era un calco o impronta.

Dado el corto espacio de tiempo transcurrido entre la presentación de 
Hermosilla (1758) y el dibujo (anterior a 1782) y que la lápida estaba en el cas-
tillo de la ciudad en el mismo edificio de la Orden de Alcántara llamado iglesia 
de Santa María de Calatrava, es más que probable que se trate de una misma 
y única inscripción, que estaría colocada sobre una puerta en el interior del 
templo a modo de trofeo. La colocación de inscripciones romanas, visigodas 
y árabes en lugar visible dentro de la iglesia o en el exterior, sobre todo en la 
torre, ha sido una costumbre bastante extendida. Recordemos otros casos muy 
conocidos: dos lápidas califales (318/930; 367/977) se exponen en Écija en el 
campanario de la iglesia de Santa Cruz desde 1840; la de la atarazana de Tortosa 
(333/944-945) se exhibía en el muro exterior norte de la catedral; y dentro de la 
iglesia de San Sisto en Pisa se expone el epitafio del gobernante de la taifa de 
Mallorca al-Murtaḍà (r. 1076-1094), llevado a la ciudad toscana tras el asalto 
italiano a la isla entre 1114 y 1115.

Fig. 2. La alcazaba en 2018 (tríptico del Museo Arqueológico Provincial). Plano de 
los lugares citados en este estudio: * Restos de la iglesia de Sta. María de Calatrava. 

8. Puerta del Alpéndiz. 12. Torre de Espantaperros. 13 Hospital Militar y Torre de 
la catedral de Sta. María. 14 Torreón de Calatrava. 15. Museo Arqueológico.

42 TYCHSEN, Thomas Christian: «De inscriptionibus arabicis in Hispania commetatio», Com-
mentationes societatis regiae scientiarum Gottingensis recentiores, VII, 1828-1832, p. 132.



221

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

El templo de Sta. María de Calatrava según descripción de dos visitas de 
la Orden en 1533 y 1567 estaba «con muy poca decencia» y ni se decía misa ni 
tenía ornamentos. En aquellos años de la segunda mitad del siglo xviii carecía 
de culto. Así lo ratifica Antonio Ponz Piquer (1725-1792),43 pues en su Viaje 
dice que en el castillo de Badajoz se ven ruinas romanas, godas y moras y en 
su recinto hay «algunas iglesias sin uso, que fueron parroquias por lo pasado».44

Desde 1533 el templo se sitúa en la alcazaba, a Sureste; por el lado del 
ábside y no lejos de la iglesia, la puerta del Alpéndiz, con el adarve y, en medio, 
las dos casas principales de la Encomienda, más tarde destinada una a polvorín 
y otra —el Torreón de Calatrava— a sala de autopsias; por poniente distaba 
doce pasos de la parroquia y antigua catedral o Sée, nombrada Santa María 
del Castillo o de la Obispal (fig. 2). El edificio con torre adosada, a la que se 
accedía por el cuarto sobre cuyo portón estaba la lápida árabe, tenía tres puertas 
de entrada, tres naves con arcos de ladrillo sobre catorce columnas de mármol 
y tres altares, el central y mayor con la imagen de Ntra. Sra. de Calatrava. El 
nivel dentro del templo era más bajo y se accedía por escalones o «gradas».45

En aquellos tiempos la fábrica de las dos iglesias aún estaba en pie.46 Su 
situación en la alcazaba coincide con la que ofrecen los planos de Badajoz de 
los ingenieros militares Diego Bordik (1735) y José de Gabriel Estrenoz (1803), 
realizado este para señalar el punto donde estaba el Hospital del Rey; separaba 
ambos templos el muro de los corrales militares, que alcanzaba hasta la torre de 
Sta. M.ª de Calatrava.47 El plano de José de Gabriel trae la planta y sección del 

43 PONZ PIQUER, Antonio: Viage de España, ó Cartas, en que se da noticia de las cosas mas 
apreciables, y dignas de saberse que hay en ella. Madrid: Joachin Ibarra. Vol. VIII. Extrema-
dura, 1778, p. 157, v.10.
44 Sta. M.ª de Calatrava dejó de ser parroquia en 1768 y los franceses desmantelaron en 1811 
San Pedro, en el cuartel de infantería, y Santiago, luego ermita de las Lágrimas, cf. DÍAZ Y 
PÉREZ, Nicolás: España: sus monumentos y artes, su naturaleza e historia. Extremadura ( 
Badajoz y Cáceres). Barcelona: Daniel Cortezo y Cía., 1887, p. 136. Las visitas de 1533-1567 
dan la imagen de un edificio en ruina, sin techumbre. Tuvo al lado de la Epístola «una alacena 
pequeña de piedra de mármol y encima de ella una piedra de mármol llena de letras antiguas», 
según recoge PÉREZ, Pero: «La encomienda de Calatrava», Revista del Centro de Estudios 
Extremeños, III/3, 1929, pp. 405-413, en especial p. 410); lápida que quizá señalara el lucillo de 
algún caballero de la Orden pues la árabe estuvo encima de la puerta del cuarto que daba acceso 
a las escaleras de la torre.
45 PÉREZ, Pero: «La encomienda de Calatrava», Revista del Centro de Estudios Extremeños, 
III/3, 1929, pp. 407-411.
46 CRUZ VILLALÓN, María: «El hospital militar de Badajoz. Siglo XIX», Norba: Revista de 
arte, 10, 1990, pp. 149-160, en especial 150.
47 Ibidem, p. 150 y CRUZ VILLALÓN, María: «La mezquita-catedral de Badajoz», Norba: 
Revista de arte, 12, 1992, pp. 7-28, p. 24 fig. 6-7.



222

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

edificio del templo de Calatrava (fig. 3), que delinea medio cegado y afirma que 
las ruinas de las casas habían obligado a «subir también el pavimento de esta 
Iglesia, quedando —como se advierte— las columnas y mitad de sus paredes 
debajo de tierra».48

Fig. 3. Vista parcial del plano de Gabriel de 1803. X: Iglesia de la Sée; v: Antigua iglesia 
de Sta. M.ª de Calatrava; uu: Torre y almacén de pólvora de Calatrava. Dcha. Sección 
marcada ii-rr en el plano (Servicio Geográfico del Ejército. Cartoteca Histórica, 159b).

Quiere esto decir, en mi opinión, que es imposible que alguien a princi-
pios del siglo xix pudiera entrar a comprobar o a ver en su interior por debajo 
de dicho nivel, salvo que excavara en profundidad y en extenso, cosa que ha-
bría sido difícil de realizar dada la desastrosa situación de la ciudad, víctima 
durante la invasión francesa de tres asedios (1808-1812) que la arruinaron.49 Es 
de suponer, por otra parte, que los esfuerzos de reconstrucción de la urbe en los 
años posteriores se destinarían a otras obras de más urgencia que a restaurar las 
derruidas iglesias del castillo de Badajoz.

48 CRUZ VILLALÓN, María: «La mezquita-catedral de Badajoz», Norba: Revista de arte, 12, 
1992, p. 24 fig. 7. CANTO GARCÍA, Alberto, RODRÍGUEZ CASANOVA, Isabel: «Algunas 
precisiones sobre la desaparecida inscripción funeraria de al-Manṣūr I de Badajoz», Al-Qanṭara, 
31/1, 2010, p. 191, fig. 1.
49 La bibliografía sobre la Guerra de la Independencia en Badajoz es muy amplia. Para aspectos 
generales cf. p. ej. LAMA, José María (coord.): Extremadura y la modernidad (La construcción 
de la España constitucional, 1808-1833). Badajoz: Diputación de Badajoz, 2009 y para la visión 
francesa VALDÉS FERNÁNDEZ, Fernando: La Guerra de la Independencia en Badajoz. Fuen-
tes francesas: 1ª. Memorias. Selección, edición y traducción española de… Badajoz: Diputación 
de Badajoz, 2003.



223

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

2. LA IGLESIA DE CALATRAVA Y SU LÁPIDA ÁRABE 
(SIGLO XIX)

En un plano de 1812, que indica las obras que se habían de efectuar una 
vez finalizada la guerra, se ven los dos edificios bajo advocación de Sta. María: 
la iglesia del Castillo y la de Calatrava. Pero sorprende que, en una fecha impre-
cisa anterior o posterior a 1809, el racionero De la Rocha hubiera podido sacar 
una copia fiel «de una inscripción árabe que se veía entonces en una iglesia 
abandonada dentro del castillo de Badajoz»,50 después de que hemos sabido del 
estado en que se encontraba a principios del siglo xix la otrora parroquia de la 
Orden de Alcántara.

Fig. 4. Dibujo de la lápida de Badajoz atribuido a Manuel de la 
Rocha (RAH; Museo Arqueológico de Badajoz).

Es posible que el noble D. Manuel de la Rocha y Peña (1778-183?)51 di-
bujara la lápida mirando el original o a partir de otro dibujo. Quizá Palomares 

50 SAAVEDRA, Eduardo: «El sepulcro de Almanzor I de Badajoz», Boletín de la Real Aca-
demia de la Historia, 15, 1889, pp. 82-86, en especial pp. 82-83, fecha el diseño «hacia 1809», 
data próxima a la de la Real Cédula de 06.07.1803 que instruía a arzobispos, obispos, alcaldes y 
demás superiores del modo de recoger los monumentos antiguos del reino. Cita «lápidas o ins-
cripciones» de cronología goda, árabe y medieval, cf. MAROTO GARRIDO, Mariano: Fuentes 
documentales para el estudio de la arqueología de la provincia de Toledo. Toledo: Diputación 
Provincial, 1991, pp. 176-177. 
51 Miembro de una noble familia de Badajoz, recibió órdenes sagradas en 1816, fue racionero 



224

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

u otro dibujante anónimo dejaran alguno en la catedral pacense; o tal vez tuvo 
acceso al que hiciera un militar francés,52 amigo del jesuita gaditano Cabrera y 
Corro (1763-1827) que asimismo disponía en 1826 de una copia del epitafio.53 El 
bibliófilo extremeño Luis Villanueva y Cañedo (1824-1902)54 descubrió el dibujo 
entre los papeles que él poseía del canónigo de La Rocha (fig. 4).55

A principios de 1828 Mariano Lizaso56 envía a la RAH desde Badajoz 
copia de una inscripción árabe, en caracteres cúficos, existente «sobre marco 
que dá entrada a un aposento del edificio que en otros tiempos sirvió a los 
caballeros de Calatrava». Promete enviar copia de otra lápida «que hai en la 

de la catedral (1798), luego canónigo de la misma RODRÍGUEZ-MOÑINO, Antonio: «Don 
Manuel de la Rocha «El Padre de Extremadura» (1778-183…?). Noticias de este olvidado 
escritor», Revista de Estudios Extremeños, 7/1-2, 1950, pp. 105-196, en especial pp. 11-113; 
docente, implicado en la guerra de la Independencia, cf. NARANJO SANGUINO, Miguel Ángel: 
«Extremeños del Trienio liberal», en José M.ª LAMA (coord.) Extremadura y la modernidad (La 
construcción de la España constitucional, 1808-1833). Badajoz: Diputación de Badajoz, 2009, 
pp. 123-174; poeta y orador, cf. PÉREZ GONZÁLEZ, Isabel M.ª: «Literatura y liberalismo en 
Extremadura a comienzos del siglo XIX», en Extremadura y la modernidad (La construcción 
de la España constitucional, 1808-1833). Badajoz: Diputación de Badajoz, 2009, pp. 227-269 y 
DÍAZ Y PÉREZ, Nicolás: Diccionario histórico, biográfico, crítico y bibliográfico de autores, 
artistas y extremeños ilustres. Madrid: Pérez y Boix, 1884, v. 2, pp. 283-284.
52 No sería extraño dada la estrecha relación del canónigo con los franceses albergados en su 
palacio.
53 CANTO GARCÍA, Alberto, RODRÍGUEZ CASANOVA, Isabel: «Algunas precisiones 
sobre la desaparecida inscripción funeraria de al-Manṣūr I de Badajoz», Al-Qanṭara, 31/1, 
2010, p. 206. Antonio Nicolás Cabrera, magistral y canónigo de la catedral de Cádiz, botánico 
y numismático, invitó en 1826 al también jesuita Juan Artigas a participar en su proyecto de 
estudio sobre moneda árabe.
54 Hijo de un gran terrateniente de Barcarrota, beneficiado por la desamortización de Mendizá-
bal (1836-1852), fue senador y por antigüedad, vicepresidente de la Comisión de Monumentos 
Históricos. Según DÍAZ Y PÉREZ, Nicolás: Diccionario histórico, biográfico, crítico y biblio-
gráfico de autores, artistas y extremeños ilustres. Madrid: Pérez y Boix, 1884, v. 2, pp. 479-480, a 
él se deben «descubrimientos arqueológicos y noticias históricas remitidas á la Academia». Donó 
al Museo Arqueológico monedas de varias épocas, objetos prehistóricos y otros raros, además 
de un sarcófago y un epitafio romano, cf. ROMERO DE CASTILLA, Tomás: Inventario de los 
objetos recogidos en el Museo Arqueológico de la Comisión Provincial de Monumentos de Ba-
dajoz. Badajoz: El Progreso, 1896 y SOLAR Y TABOADA, Antonio del: Adiciones al Inventario 
de los objetos recogidos en el Museo Arqueológico de la Comisión Provincial de Monumentos 
de Badajoz. Badajoz: «La Minerva Extremeña», 1919, n.º 30-D y 31-D.
55 Así lo indica ROMERO DE CASTILLA, Tomás: Inventario de los objetos recogidos en 
el Museo Arqueológico de la Comisión Provincial de Monumentos de Badajoz. Badajoz: El 
Progreso, 1896, p. 133 y añade que la copia autógrafa de la traducción de José Moreno Nieto 
está en el Museo, donada también por Don Luis Villanueva.
56 Empleado en la Capitanía General de Badajoz. Cfr. Boletín Oficial de Cáceres, 19.10.1842, 
n.º 125: 528.



225

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

parte exterior del mismo edificio»,57 confundiendo la advocación de la iglesia 
con el nombre de la orden militar. Se descubre que esa inscripción «calatrava» 
es la misma que habían leído Casiri y los dos Tychsen en el siglo xviii pese a la 
desconcertante traducción que recogen las Actas.58 La imagen enviada a Madrid 
en esa fecha procedería de la copia de uno de los tantos dibujos que circulaban 
ya de la inscripción, mientras que la otra estela aludida, la exterior, pudo estar 
en cualquier lengua, no necesariamente en árabe.

Fig. 5. Copia del dibujo de la lápida de Badajoz hecha por Joseph Francisco Biedma (BNE).

Otra copia similar del dibujo de Tychsen y del que se atribuye a La Rocha 
se conserva en la Biblioteca Nacional (fig. 5) entre los papeles, documentos y 
cartas del conocido escritor y político malagueño Serafín Estébanez Calderón 
(1799-1867). En la cara vuelta lleva un apunte a mano, redactado en tiempo 

57 CANTO GARCÍA, Alberto, RODRÍGUEZ CASANOVA, Isabel: «Algunas precisiones sobre 
la desaparecida inscripción funeraria de al-Manṣūr I de Badajoz», Al-Qanṭara, 31/1, 2010, pp. 
208-209 doc. 5 y 6.
58 Fechadas en 01.12 y 02.15. La realizó Francisco Antonio González Oña (1773-1833), predi-
cador, profesor de árabe y hebreo en la universidad de Alcalá, secretario perpetuo de la RAE, 
bibliotecario de la Biblioteca Real y académico de la RAH.



226

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

pasado, que hace pensar que probablemente el diseño se obtuvo de Palomares 
o de alguna otra copia del mismo. Dice lo siguiente:

En Badajoz: en lo interior del Castillo, en una iglesia antigua sin uso, 
que llaman Calatrava; en el cuerpo della, sobre una portada que al parecer subía 
à una pequeña torre. Copiada por Don Joseph Francisco Biedma, religioso del 
orden de Alcántara.59

Las noticias sobre la lápida del templo de Sta. M.ª de Calatrava aparecen 
de nuevo en la segunda mitad del siglo xix. Pese a que el orientalista italiano 
Michelangelo Lanci (1779-1867)60 se esforzó por obtener un dibujo, la respues-
ta desde España del marqués de Herrera (lege Ferrera) —con residencia en 
Fregenal de la Sierra— fue que la iglesia estaba destruida y la de los encargados 
de la búsqueda fue que no pudieron encontrarla.61

En 1845 el edificio estaba casi oculto y se excavó bajo el mando de Nicolás 
Giménez y de Valentín Falcato (1781-1846),62 vocales de la sección arqueolo-
gía-arquitectura de la Junta de Monumentos, organismo puesto en marcha en 
1844. El informe, presentado al cabo de diez días por Giménez, dice que en el 
edificio arruinado, «según noticias que he adquirido, existían hace pocos años 
algunas lápidas con inscripciones Árabes»; pero ni delata en su escrito la per-
sonalidad de los informantes ni da un número aproximado de estelas.

Giménez comunica en su informe que se ha descubierto parte de un 
Monasterio con tres pavimentos: el primero del «siglo presente, cuando aque-
lla Iglesia hizo parte de un Hospital Militar, por los años 1805 y 1806»;63 el 
segundo, «después de la regeneración o en la época del renacimiento», que 
quizás debamos interpretar que aludía a la etapa cristiana medieval; el tercero, 
situado «a la profundidad de 15 ó 16 piés,64 fue del tiempo de los Árabes». Dice 

59 Biblioteca Nacional de España, MSS/5067/9/3.
60 Profesor de lengua árabe en la universidad La Sapienza de Roma e intérprete en la Biblioteca 
Vaticana.
61 LANCI, Michelangelo: Trattato delle sepolcrali iscrizioni in cufica tamurea e nischia lettera 
da’ maomettani operate. Luca: Giuseppe Giusti, 1840, p. 58. Años después, en su Trattato delle 
simboliche rappresentanze arabiche e della varia generazione de musulmani caratteri sopra 
differenti materie operati. Tomo II, Paris: Daondey-Dupré, 1846, p. 34 dice que ha obtenido una 
copia «per la rara cortesia di un’amico».
62 Carpintero en las Reales Obras, maestro mayor de la fortificación de Badajoz y activista 
político, publicó en 1844 una Historia de Badajoz, reeditada en 2016 por la Asociación Amigos 
de Badajoz.
63 La fecha 1806 se lee en los subterráneos que unen el Torreón de Calatrava con la puerta 
del Alpéndiz.
64 Entre 4 y 4,5 metros.



227

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

que sostenían el edificio catorce columnas de mármol,65 cuyos basamentos data 
en el período más antiguo, el de los árabes. El número de pilares coincide con 
la planta diseñada por el ingeniero José de Gabriel Estrenoz en 1803 (fig. 3).

Madoz, que recoge datos sobre la ciudad pacense entre 1841-1842, revela 
en su diccionario que las iglesias sitas en el recinto del antiguo castillo estaban 
arruinadas, entre ellas «Sta. M.ª de Calatrava, de los caballeros de Alcántara», 
y Sta. M.ª del Castillo, la antigua catedral que —dice— está «reducida hoy á 
prisiones».66

En cuanto a la lápida, en 1855 el ilustre académico Luis Villanueva envió 
a la RAH la copia de su epígrafe con la noticia de que la piedra había desapa-
recido.67 El dato coincide con el testimonio del numismático sevillano Antonio 
Delgado Hernández (1805-1879) que al editar y traducir la inscripción indica 
que estuvo en el castillo de Badajoz «á fines del siglo pasado».68

Los trabajos de ampliación del antiguo Hospital Real, situado al sur de 
la alcazaba y próximo a la torre de Espantaperros, absorbieron todo el terreno 
que se hallaba a Norte. El Hospital laminó Sta. M.ª de Calatrava y engulló la 
catedral antigua de Sta. María del Castillo, cuya torre y anejo quedaron englo-
badas en la nueva obra.69 Ninguna de las dos plantas se aprecia en el plano de la 
ciudad publicado por el Depósito de la Guerra en 1873, solo el Hospital según 
el proyecto de Javier Ortiz de 1864.70 A partir de esos años lo que acontece y se 
aprecia en la bibliografía son especulaciones e hipótesis sin fundamento sobre el 
lugar donde pudo haberse hallado el epitafio de al-Manṣūr Ibn al-Afṭas y sobre 
la suerte que pudo haber corrido tras su pérdida.

65 Tres de los pilares, catalogados de «hispano-árabes», llegaron al museo, cf. ROMERO DE 
CASTILLA, Tomás: Inventario de los objetos recogidos en el Museo Arqueológico de la Co-
misión Provincial de Monumentos de Badajoz. Badajoz: El Progreso, 1896, pp. 138-139 n.º 9.
66 MADOZ, Pascual: Diccionario geográfico-estadístico-histórico de España y sus posesiones 
de ultramar. Madrid: imprenta del Diccionario… D. Pascual Madoz, 1850, Tomo III, p. 247.
67 MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª Antonia, con la colaboración de Isabel RODRÍGUEZ CASANO-
VA y Alberto CANTO GARCÍA: Epigrafía árabe. Catálogo del Gabinete de Antigüedades. 
Madrid: RAH, 2007, p. 79 n.º 18.
68 DELGADO Y HERNÁNDEZ, Antonio: Estudios de Numismática Arábigo-Hispana, [1865] 
CANTO GARCÍA, Alberto, IBRĀHĪM, Tawfīq Ḥ. (ed.). Madrid: RAH, 2001, pp. 206-207 
§ 480.
69 GÓMEZ-TEJEDOR CÁNOVAS, M.ª Dolores: «Algunos datos sobre la torre de la Atalaya», 
Revista de Estudios Extremeños, 28/3, 1972, pp. 481-530. En el plano de Francisco Coello de 
1862 solo es visible la antigua catedral con el título de «arruinada».
70 CRUZ VILLALÓN, María: «El hospital militar de Badajoz. Siglo XIX», Norba: Revista de 
arte, 10, 1990, p. 159 fig. 5.



228

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Eduardo Saavedra y Moragas (1829-1912)71 declara en el estudio de esta 
lápida que ha tenido noticia del epígrafe a través de su amigo Luis Villanueva, 
que en 1865 envió el dibujo de aquel noble racionero Manuel de la Rocha al 
político extremeño José Moreno Nieto (1825-1882). Afirma el ingeniero arabis-
ta que «según noticias, no existen ya ni la inscripción ni el dibujo del Sr. La 
Rocha, ó por lo menos no se sabe su paradero»,72 de modo que creyó útil, para 
leerla, sacar copia del diseño que conservaba Gayangos. Años antes que él, usó 
esta copia trazada por Saavedra el arabista y numismático Francisco Codera y 
Zaidín (1836-1917).73

Pasados más de setenta años del diseño de La Rocha, se había perdido 
la noción de cuál era la copia original del canónigo y del lugar donde había 
estado la inscripción pues, en el último cuarto del siglo xix, al dar la traducción 
realizada por Moreno Nieto de la lápida de que tratamos,74 el periodista pacense 
Nicolás Díaz y Pérez (1841-1902) afirma que había sido «hallada en Badajoz por 
D. Luis Villanueva, en la parroquia de Santa María la Real (antigua Catedral 
Pacense)» [sic!].75

La versión de Moreno Nieto figura en dos trabajos de Vicente Barrantes 
Moreno (1829-1898).76 La primera vez indica este poeta y bibliófilo que hace 
pocos años que se ha perdido el rastro de una inscripción «importantísima de la 
mezquita de Badajoz, puesta en losa sepulcral,» y añade que «unos dicen que 
se metió en el cimiento del Hospital, donde se ¡aprovecharon!! muchas piedras 
romanas y árabes, y otros en una cisterna de la calle del Granado».77 Muy pocos 
años después sostiene que esta lápida sepulcral «fué encontrada en el castillo 
de Badajoz, cuando para edificar el hospital militar se acabaron de destruir há 
pocos años los hermosos restos de la mezquita que allí existía».78

71 Fue miembro de numerosas academias y célebre ingeniero, historiador, arqueólogo y arabista.
72 SAAVEDRA, Eduardo: «El sepulcro de Almanzor I de Badajoz», Boletín de la Real Aca-
demia de la Historia, 15, 1889, p. 82-83.
73 CODERA, Francisco: «Un reyezuelo de Badajoz desconocido hasta hoy», Boletín de la Real 
Academia de la Historia, 4, 1884, pp. 353-359, en especial p. 359 y nota.
74 La traducción de Moreno Nieto está por primera vez en BARRANTES, Vicente (ed.): Dis-
cursos patrios de la Real Ciudad de Badajoz por el doctor Rodrigo Dosma Delgado. Badajoz: 
Biblioteca Histórico-Extremeña, 1870, p. XXXV, nota.
75 DÍAZ Y PÉREZ, Nicolás: España: sus monumentos y artes, su naturaleza e historia. Extre-
madura ( Badajoz y Cáceres). Barcelona: Daniel Cortezo y Cía., 1887, p. 82.
76 Badajoceño académico de la Real de la Lengua y de la Real de la Historia.
77 BARRANTES, Vicente (ed.): Discursos patrios de la Real Ciudad de Badajoz por el doctor 
Rodrigo Dosma Delgado. Badajoz: Biblioteca Histórico-Extremeña, 1870, p. XXXIV, n. 1.
78 BARRANTES, Vicente: Aparato bibliográfico para la historia de Extremadura. Madrid: 
Pedro Núñez, 1875-1877, v. 1, p. 327, n. 1.



229

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Amador de los Ríos retoma la explicación, pues «algunas personas» le 
aseguraron en Badajoz que la lápida estuvo en la medina (léase castillo) empo-
trada en los muros y se usaron sus fragmentos en la cimentación del Hospital 
Militar en la misma alcazaba pacense, junto a otras inscripciones romanas y 
árabes destrozadas.79 Lo mismo recoge en parecidos términos Saavedra: «la lá-
pida se quitó de su sitio aun antes de que el edificio fuese demolido y empleados 
en otras obras sus escombros».80

Este es y será el argumento —poco exacto— más repetido en cuantos 
autores han tratado de este epígrafe, sobre todo a partir del siglo xx.

2.1. La lápida con el epitafio de al-Manṣūr
Por los dibujos del siglo xviii se puede deducir que la lápida era de hechu-

ra rectangular pero, como fue costumbre en los diseños de la época, no constan 
sus medidas, ni se refleja el tamaño mediante escala ni el ribete que enmarcaría 
la caja de escritura y era habitual en este tipo de inscripciones árabes.

Todos los diseños coinciden en mostrar una losa con letras árabes en 
realce de estilo cúfico foliado. Sabemos por Palomares que era de alabastro, 
esto es de mármol blanco, acorde con la categoría del personaje a quien se 
dedicó la estela. También se aprecia que descansaba en el lado ancho, es decir 
que tenía formato apaisado. Aunque en al-Andalus dicha disposición fue poco 
usada, pues —como es de sobra conocido— predominó la costumbre de hacer 
reposar la lápida en el lado corto,81 hay muestras de otros epitafios de personajes 
importantes con orientación horizontal, como el del fatà kabīr del califa al-Qā-
sim Ibn Ḥammūd al-Ma’mūn, llamado Šafī‘, fallecido en la batalla de Triana y 
enterrado en Sevilla el año 412/1022.82

La lectura posible de nuestra lápida, de acuerdo con sus dibujos, es como 
sigue:

1| bi-smi allāhi al-raḥmāni al-raḥīmi hāḏā qabru al-manṣūri ‘abdi allāhi 
bni muḥammadini bni maslamatin 2| raḥima-hu allāhu wa-raḥima man da‘ā 

79 AMADOR DE LOS RÍOS, Rodrigo: Memoria acerca de algunas inscripciones arábigas de 
España y Portugal. Madrid: Fortanet, 1883, pp. 126, 260.
80 SAAVEDRA, Eduardo: «El sepulcro de Almanzor I de Badajoz», Boletín de la Real Aca-
demia de la Historia, 15, 1889, p. 84.
81 OCAÑA JIMÉNEZ, Manuel: «Historia y epigrafía en la Almería islámica», en Homenaje 
al Padre Tapia. Almería en la Historia. Almería: Monte de Piedad y Caja de Ahorros, 1988, pp. 
173-188, en especial p. 180.
82 Museo Arqueológico de Sevilla n.º inv. REP00257.



230

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

la-hu bi-raḥmatin māta laylata al-ṯulāṯā’i 3| li-iḥdā ‘ašarata laylatan baqiyat 
li-ŷumādà al-āḫirati sanata sab‘in 4| wa-ṯalāṯīna wa-arba‘i mi’atin (…).83

La traducción de este texto dice así:
« 1| En el nombre de Dios, el Clemente, el Misericordioso. Esta es la 

tumba de al-Manṣūr, ‘Abd Allāh b. Muḥammad b. 2| Maslama ¡Dios se apiade 
de él y se apiade de quien implore piedad para él! Murió la vela del martes, 3| a 
once noches quedantes (vela del día 18) de la última ŷumādà en el año siete 4| y 
cuatrocientos treinta (vela del 30 de diciembre de 1045). ¿…? »

En cuanto al estilo caligráfico seleccionado para grabar el epitafio, resulta 
claro que los ápices de varios trazos de su alfabeto se adornaban con un trifolio, 
representado por tres porciones de arco, un registro de letras decoradas que 
existía ya desde época emiral. Son los mismos signos del estilo cúfico foliado 
de triple porción de arco usado en la etapa del califato de ‘Abd al-Raḥmān III, 
como se aprecian en un friso del año 345/956 en el yacimiento arqueológico 
de «Madīnat al-Zahrā’» (Córdoba). Los otros adornos florales que muestran 
los dibujos de la inscripción son simples decoraciones que cubren huecos o 
vacíos entre letras, excepto sobre la >m< en cuyo signo responde a una antigua 
tradición epigráfica de al-Andalus, como se observa en el mihrab de la gran 
aljama de Córdoba.

Según el protocolo de los epitafios de cualquier tiempo, fue costumbre 
muy arraigada en la península que figurara en ellos el testimonio de fe del buen 
musulmán difunto. Es fácil suponer que debía plasmarse en la inscripción de 
cualquier gobernante, como se descubre en los ejemplares de los dirigentes de 
Alpuente y de Mallorca. Tal vez sea esta la razón por la que Delgado sospechó 
que la lápida de Badajoz, con solo cuatro líneas de texto, estaba incompleta y se 
lamentaba: «Lástima es nos falte el resto de la inscripción, por demás interesan-
te».84 Pero en los diseños de la losa original, que pudo medir entre 90 y 110 cm 
de ancho, no se refleja la hipotética fractura, aunque dicha circunstancia podría 
explicar que ahora el final de la inscripción resulte enigmático.

83 Nos es imposible decidir la lectura de los signos que siguen.
84 DELGADO Y HERNÁNDEZ, Antonio: Estudios de Numismática Arábigo-Hispana, [1865] 
CANTO GARCÍA, Alberto, IBRĀHĪM, Tawfīq Ḥ. (ed.). Madrid: RAH, 2001, pp. 207 § 480.



231

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Fig. 6. Lápida de al-Manṣūr. Dibujo basado en la copia de La Rocha (Lanci, 1845: 3, tav. XIX).

El dibujo del epitafio de al-Manṣūr, del que tantas copias se hicieron y 
divulgaron (fig. 1, 4, 5 y 6), ha permitido que personas con nociones de árabe 
de niveles dispares hayan tratado de leerlo e interpretarlo durante más de dos 
siglos.85 En el xviii fueron el académico de la RAH Casiri y los orientalistas 
daneses Ulof Tychsen y Thomas Tychsen. En el xix, el jesuita mallorquín Juan 
Artigas (1803-1834),86 el italiano Lanci, los españoles González Oña, Delgado, 
Moreno Nieto, Codera, Saavedra, y el arqueólogo e historiador del Arte Amador 
de los Ríos y Fernández-Villalta (1849-1917). En el xx, el arabista e historiador 
francés Lévi-Provençal (1894-1956) y M.ª Ángeles Pérez Álvarez, docente de 
Lengua Árabe en la universidad de Extremadura. En el xxi, usando las noticias 
de la RAH y del archivo del Museo Arqueológico de Badajoz, la ha vuelto a 
mirar la profesora de la universidad de Málaga M.ª Antonia Martínez Núñez.

Todos los que la han tratado dan el contenido del epitafio con apenas 
leves diferencias en la traducción, excepto algunas palabras de la última línea, 
que leen de modo diferente. Evitan leerla y guardan ahí un prudente silencio 

85 Aunque LÉVI-PROVENÇAL, E.: Inscriptions arabes d’Espagne. Leiden: Brill-Paris: Larose, 
1931, p. 54, n. 5, y quien le sigue, cite al numismático y orientalista André Prevost de Longpérier 
(1816-1882), este solo da un trocito de dibujo de la lápida cuyos rasgos compara al objeto que 
estudia, cf. LONGPÉRIER, André de: «De l’emploi des caractères arabes dans l’ornementation 
chez les peuples chrétiens de l’Occident», Revue Archéologique, II/2, 1845-1846, pp. 696-706, 
recogido en Œuvres de A. de Longpérier, réunies et mises en ordre par G. Schlumberger. I. 
Archéologie Orientale. Monuments arabes. Paris: Ernest Leroux, 1883, pp. 381-393.
86 Juan Artigues Ferragut, conocido como Juan Artigas, fue catedrático de árabe en el Cole-
gio Imperial de San Isidro en Madrid, donde estudió árabe y hebreo. Entre sus discípulos de 
árabe se cuentan Serafín Estébanez Calderón y Pascual Gayangos y Arce. Se carteó con Antonio 
Cabrera, cfr. nota 53 supra.



232

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Delgado, Moreno Nieto, Codera y Lévi-Provençal.87 Damos las lecturas (algu-
na más osada que otras y varias sin sentido) de lo que se considera el final del 
epígrafe. Juzgue el lector.

1775 fa-li-yawmin nuqaddimu-ka ŷanīna ‘qua quidem die terrae manda-
mus’ (Casiri).88

1792, 1840 wa-la-yawmān nuqaddimu-ka ŷabīna, sin traducción en Oluf 
Tychsen; ‘e un giorno presenteremo a tè la fronte’ según traduce Lanci.89

1826 sin lectura [wa-li-yawmin nafnà madḥīna] ‘et usque in diem (in quo) 
consumpti fuesimus laudam res (erimus eum)’ (Artigas).90

1828 sin lectura [¿wa-li-yawmin ṯiqalin min daḫilīna?] ‘y día (o refriega) 
o (batalla) desgraciada de los entrantes’ (González Oña).91

1832 wa-li-yawmi liqā’in man fī dāllīna ‘et diem iudicii quis nouit’ (Th. 
Tychsen).92

1840 wa-li-yawmin yuqaddimu-ka ḥanīna ‘ed sì che per poco ti perde lo 
amico!’ (Lanci).93

1846 wa-li-yawmin yuqnà marra-ka ḥannānun ‘ed ora faccia il 
Misericordiosissimo contenta la tua migrazione!’ (Lanci).94

1865 wa-li-yawmin nafnà madḥīna sin traducción (Delgado).95

87 No vio ningún dibujo y confió en Codera y Saavedra. Omite el final porque —aunque no lo 
diga— la versión del último no le debió parecer aceptable. LÉVI-PROVENÇAL, E.: Inscriptions 
arabes d’Espagne. Leiden: Brill-Paris: Larose, 1931, p. 55 n.º 43.
88 Apud CANTO GARCÍA, Alberto, RODRÍGUEZ CASANOVA, Isabel: «Algunas precisiones 
sobre la desaparecida inscripción funeraria de al-Manṣūr I de Badajoz», Al-Qanṭara, 31/1, 
2010, fig. 3.
89 TYCHSEN, Oluf Gerhard: Elementale arabicvm. Rostok: Libraria Koppiana, 1792, p. 61. 
LANCI, Michelangelo: Trattato delle sepolcrali iscrizioni in cufica tamurea e nischia lettera 
da’ maomettani operate. Luca: Giuseppe Giusti, 1840, p. 117.
90 Apud CANTO GARCÍA, Alberto, RODRÍGUEZ CASANOVA, Isabel: «Algunas precisiones 
sobre la desaparecida inscripción funeraria de al-Manṣūr I de Badajoz», Al-Qanṭara, 31/1, 
2010, doc. 3.
91 Ibidem, doc. 6.
92 TYCHSEN, Thomas Christian: «De inscriptionibus arabicis in Hispania commetatio», Com-
mentationes societatis regiae scientiarum Gottingensis recentiores, VII, 1828-1832, p. 129.
93 LANCI, Michelangelo: Trattato delle sepolcrali iscrizioni in cufica tamurea e nischia lettera 
da’ maomettani operate. Luca: Giuseppe Giusti, 1840, p. 118.
94 LANCI, Michelangelo: Trattato delle simboliche rappresentanze arabiche e della varia 
generazione de musulmani caratteri sopra differenti materie operati. Tomo II, Paris: Daon-
dey-Dupré, 1846, p. 34.
95 DELGADO Y HERNÁNDEZ, Antonio: Estudios de Numismática Arábigo-Hispana, [1865] 
(ed.) Madrid: RAH, 2001, pp. 207 § 480. Sus editores, Alberto Canto García y Tawfīq Ḥ. Ibrāhīm, 



233

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

1889 wa-li-yawmin baqiya min duŷanbira ‘que fue el día penúltimo de 
diciembre’ (Saavedra; Pérez);96 ‘le 30 décembre (???)’;97 ‘y a un día que restaba 
de diciembre’ (Martínez).98

2.2. Epitafio de ‘Abd Allāh Ibn Maslama al-Manṣūr en contexto
Para valorar la importancia histórica de este epígrafe precisamos disponer 

de su mensaje para compararlo con el protocolo de otros epitafios coetáneos, 
a fin de establecer la validez de la hipótesis sobre la variación del contenido y 
estilo de estas inscripciones según el régimen político.

En al-Andalus y hasta el siglo xiii, en el esquema base de un epitafio figura 
en primer lugar basmala completa, fórmula habitual de inauguración como la 
aquí usada.99 Durante el período de las taifas (1010-1090) aparece en segundo 
lugar la cita Q35:5, pero en diferentes años según la situación política de la zona 
geográfica de que se trate. Tanto si se incluye como si no, en las áreas urbani-
zadas viene de forma segura la expresión «esta es la tumba», a la que sigue el 
nombre del difunto precedido de sus títulos si los tuviera, como se refleja aquí.

Hasta la primera mitad del siglo xi aparece después del onomástico un 
ruego a favor del fallecido, que se expresa habitualmente con la expresión 

no se ajustan a la verdad al asegurar que el texto de Artigas usado por Delgado recoge palabras 
«que los posteriores autores no leen» (ed. 2001, pp. 37-38 § 9 n. 6 y pp. 206-207 § 480 n. *) y 
lo repiten CANTO GARCÍA, Alberto, RODRÍGUEZ CASANOVA, Isabel: «Algunas precisio-
nes sobre la desaparecida inscripción funeraria de al-Manṣūr I de Badajoz», Al-Qanṭara, 31/1, 
2010, p. 207. MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª Antonia, con la colaboración de Isabel RODRÍGUEZ 
CASANOVA y Alberto CANTO GARCÍA: Epigrafía árabe. Madrid: RAH, 2007, 80 n. 131 y 
Epigrafía árabe del Museo Arqueológico Provincial de Badajoz. Badajoz: Museo de Badajoz, 
2013, p. 7 n. 8, que depende de Saavedra sin citarlo, afirma que el final está en Delgado y Pérez 
Álvarez pero no en Lévi-Provençal «ni en las publicaciones anteriores que cita», lo cual no es 
totalmente cierto, pues éstas son: Codera, Saavedra, Moreno Nieto, los dos Tychsen, Lanci y 
Longpérier, alguno de los cuales sí la trae.
96 SAAVEDRA, Eduardo: «El sepulcro de Almanzor I de Badajoz», Boletín de la Real Aca-
demia de la Historia, 15, 1889, p. 83. PÉREZ ÁLVAREZ, M.ª Ángeles: Fuentes árabes de 
Extremadura. Cáceres: Universidad de Extremadura, 1992, p. 213.
97 COMBE, Étienne, SAUVAGET, Jean y WIET, Gaston (dir.). Répertoire Chronologique d’Épi-
graphie Arabe. El Cairo: Institut Français d’Archéologie Orientale, v. 7, 1936, p. 72 n.º 2516.
98 MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª Antonia, con la colaboración de Isabel RODRÍGUEZ CASANO-
VA y Alberto CANTO GARCÍA: Epigrafía árabe. Catálogo del Gabinete de Antigüedades. 
Madrid: RAH, 2007, 80 y Epigrafía árabe del Museo Arqueológico Provincial de Badajoz. 
Badajoz: Museo de Badajoz, 2013, p. 7.
99 Los datos sobre la estructura de los epitafios se basan en el estudio de BARCELÓ, Carmen: 
«Estructura textual de los epitafios andalusíes (siglos IX al XIII)», Homenaje a Manuel Ocaña 
Jiménez. Córdoba: Diputación Provincial, 1990, pp. 41-54, en especial pp. 44-50.



234

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

«Dios se apiade de él», a menudo acompañada de la frase «y se apiade de quien 
pida compasión para él», como se ve en el epitafio de ‘Izz al-dawla, ḥāŷib de 
Alpuente fallecido en 447/1055 y en el que nos ocupa aquí del ḥāŷib de Badajoz.

Antes de señalarse la fecha del óbito figura el verbo «falleció» (tuwuffiya), 
que en árabe tiene en realidad el sentido de «se lo llevó (Dios)». En ocasiones, 
como ocurre en nuestra estela, se emplea «murió» (māta), aunque lo usa menos 
del 1 % de los epitafios árabes peninsulares hallados hasta ahora. Al igual que 
en Badajoz, en la datación —que no emplea cifras— se señala de manera usual 
la feria de la semana, el día del mes, el nombre de la luna y el año, precedido 
de la palabra sana, como en esta inscripción, o ‘ām, menos frecuente.

Durante el siglo xi se suele concluir el epitafio, según la taifa, con otra 
petición de misericordia para el finado o con el testimonio de fe en el Islam en 
cualquiera de sus tres redacciones: «Daba testimonio de que no hay divinidad 
sino Dios», «Daba testimonio de que no hay divinidad sino Dios Único, sin 
asociado» o «Daba testimonio de que no hay divinidad sino Dios Único, sin 
asociado, y de que Mahoma es Su servidor y Su enviado». En las taifas del 
Este y Oeste peninsular o se incluye una invocación o se termina con la fecha; 
hay algunas lápidas que concluyen con uno o más versos o añaden la fecha de 
nacimiento del finado.

Respecto a la escritura, que es uno de los elementos principales que ha de 
examinar el investigador al abordar el estudio de una lápida árabe, el carácter 
que sirve de módulo a un alfabeto y establece la proporcionalidad del pautado de 
la inscripción es el signo llamado alif, que en este epígrafe tiene una relación al-
tura : anchura de 4 : 1. A lo largo de los años, gracias al análisis de inscripciones 
que conservan la fecha, se han elaborado modelos que permiten, comparando 
los rasgos de los trazos empleados, determinar la época y, a menudo, vincular 
las variantes al gusto de los gobernantes y encargados de plantear un texto árabe 
sobre una superficie plana de extensión precisa.100

El empleo de la decoración floral para rellenar los espacios vacíos entre 
letras adquiere rango de adorno principal en las inscripciones destinadas a ele-
mentos arquitectónicos y muebles en las taifas de frontera, como lo fueron en 
estos años de la primera mitad del siglo xi Aragón, Toledo y la Extremadura 
peninsular. Baste recordar los edificios emblemáticos de la Aljafería (Zaragoza), 

100 OCAÑA JIMÉNEZ, Manuel: El cúfico hispano y su evolución. Madrid: Instituto Hispa-
no-Árabe de Cultura, 1970, p. 16 y «La epigrafía hispano-árabe durante el período de Taifas y 
Almorávides», en M. Marín (ed.) Actas del IV Coloquio Hispano-Tunecino (Palma de Mallorca, 
1979). Madrid: Instituto Hispano-Árabe de Cultura, 1983, pp. 197-204.



235

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

el Palacio en Balaguer (Lleida) o los brocales de pozo toledanos a nombre de los 
gobernantes de la taifa. Como en aquellas otras tierras, en Badajoz la grafía de 
la palabra allāh muestra que la segunda >l< y hā’ final se unen entre sí mediante 
un nexo curvo que pende de la línea base de escritura; la vemos dos veces: en la 
fórmula inicial y en la jaculatoria a favor del fallecido. Este particular trazado 
del vocablo se impuso hacia el año 333/944-945, bajo el gobierno del primer 
califa omeya y a partir de entonces se utilizó en su representación en todo tipo 
de epígrafes.101

Los diseños conservados son unánimes en imitar un pautado horizontal, 
con interlínea constante y bien trazadas las letras sobre el renglón. Conviene 
advertir que si bien el margen de la izquierda está mejor alineado, no lo está en 
absoluto el de la derecha y en el dibujo atribuido al canónigo De la Rocha (fig. 4) 
hay signos con leves modificaciones respecto a la copia de Tychsen (fig. 1) y la 
de Biedma (fig. 5). Así, en el duplicado que guardan el Museo Arqueológico de 
Badajoz y la RAH y que reprodujo Lanci (fig. 6), el dibujante intervino en los 
rasgos del onomástico (bn muḥammad) del difunto, que son diversos en Tychsen 
y Biedma; reconstruyó, casi al final de la línea 2, las trazas 9i y 12i,102 que no 
están en Tychsen,103 tal vez porque cuando Palomares dibujó la inscripción no 
debían verse en el mármol por efecto de algún golpe o desperfecto, si es que no 
se trata de un despiste o de un olvido. Las reproducciones divergen en el trazo 
que pudo tener 9f casi al comienzo de la línea 4 y en el adorno que llevaría el 
signo 2m del numeral al final de la línea 3.

No hay duda de que la estela de Badajoz (por desgracia desaparecida) 
mantenía el orden de los elementos que caracterizan los epitafios en los territo-
rios taifas y un alfabeto de tradición omeya pero con las innovaciones propias 
de su época. La certeza de que en el siglo xi las inscripciones podían concluir 
con un poema nos lleva a considerar la posibilidad de que la lápida no estuviera 
completa, como sospechó Delgado. De ser esto así, el incomprensible fragmen-
to final habría pertenecido al inicio de un verso que la rotura dejó inconcluso, 
hipótesis que solo se podría confirmar si un golpe de suerte hiciera posible 
descubrirlo en las fuentes escritas.

3. NUEVOS HALLAZGOS EPIGRÁFICOS DESPUÉS DE 1870

101 Solo en inscripciones en relieve. En talla incisa el nexo es difícil de representar.
102 Cada cifra representa uno de los 17 signos del alfabeto árabe de 28 letras. Cfr. OCAÑA 
JIMÉNEZ, Manuel: El cúfico hispano y su evolución. Madrid: Instituto Hispano-Árabe de Cul-
tura, 1970.
103 En Biedma sí está 12i, pero no 9i cuyo diseño es idéntico al que figura en Tychsen.



236

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Desde que se notificó la existencia del epígrafe del castillo en el siglo xviii 
y hasta bien avanzado el siglo xix no se tiene noticia del descubrimiento de 
ninguna otra estela árabe en Badajoz. El hallazgo se produjo en un punto de la 
ciudad cercano al río Guadiana, fuera de la alcazaba y lejos de ella: aparecieron 
dos lápidas completas de mármol blanco (de magnífica factura cúfica del siglo 
xii)104 al hacer obras en el cuartel de «La Bomba», cuyo nombre aún guarda el 
actual callejero de la ciudad, aunque fue demolido en los años noventa del siglo 
pasado al abrirse la avenida de Europa.

Las inscripciones se hallaron el 23 de octubre de 1876, a tres metros de 
profundidad, en terreno de acarreo, en una zanja para cimiento del muro circu-
lar de entrada a las dependencias del cuartel y practicada a espaldas de la cara 
izquierda del baluarte de San Juan, hacia donde estaba proyectada la cocina. El 
comandante y capitán de ingenieros Carlos Vila y Lara hizo un exacto dibujo 
de ambas.105

Pocos años después apareció otra lápida de mármol blanco, fragmenta-
da, muy deteriorada y desgastada, con el epitafio de un hombre fallecido en 
545/1150.106 Salió en el castillo, junto con una inscripción latina de época romana, 
al realizar en 1880 excavaciones para nivelar los cimientos de un depósito de 
aguas,107 sito en un lugar no muy alejado del que ocuparon las dos iglesias de Sta. 
María y próximo al costado meridional del palacio que ahora es sede del Museo 
Arqueológico. Inicialmente, la tardía cronología de estas tres inscripciones ape-
nas despertó curiosidad entre los eruditos extremeños; pero la publicación por 

104 MAN n.º inv. 50539 y 50566. Ingresó procedente del Museo de Ingenieros Militares hacia 
1879, donadas por la Dirección General de Ingenieros, cf. AMADOR DE LOS RÍOS, Rodrigo: 
Memoria acerca de algunas inscripciones arábigas de España y Portugal. Madrid: Fortanet, 
1883, pp. 125-126, 256-257, 261; DÍAZ Y PÉREZ, Nicolás: España: sus monumentos y artes, 
su naturaleza e historia. Extremadura ( Badajoz y Cáceres). Barcelona: Daniel Cortezo y Cía., 
1887, p. 89. Se entregaron copias en yeso al museo de Badajoz, cf. ROMERO DE CASTILLA, 
Tomás: Inventario de los objetos recogidos en el Museo Arqueológico de la Comisión Provincial 
de Monumentos de Badajoz. Badajoz: El Progreso, 1896, pp. 141-143 n.º 14.
105 SAAVEDRA, Eduardo: «Nuevas lápidas arábigas de Badajoz», Museo Español de Antigüe-
dades, 8, 1877, pp. 479-482, lám. p. 480.
106 SAAVEDRA, Eduardo: «El sepulcro de Almanzor I de Badajoz», Boletín de la Real Aca-
demia de la Historia, 15, 1889, pp. 82-86. Está en el Museo Arqueológico de Badajoz. En 1995 
se halló en la alcazaba un fragmento de esta estela, cf. MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª Antonia: 
Epigrafía árabe del Museo Arqueológico Provincial de Badajoz. Badajoz: Museo de Badajoz, 
2013, p. 12, 21-22 n.º 9.
107 ROMERO DE CASTILLA, Tomás: Inventario de los objetos recogidos en el Museo Ar-
queológico de la Comisión Provincial de Monumentos de Badajoz. Badajoz: El Progreso, 1896, 
p. 62 n.º 15 y 134 n.º 2.



237

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Saavedra del contenido de las dos laudas mejor conservadas avivó el interés por 
ellas, desplazándolo del desaparecido epitafio de al-Manṣūr.

Casi un siglo después de haberse dibujado y copiado el epitafio del primer 
gobernante de los al-Afṭas, el apartado de la serie hispano-árabe del Inventario 
del museo de Badajoz describe dos lápidas árabes:108 la antes citada descubierta 
en 1880 y otra de mármol, con inscripción en caracteres árabes de relieve, halla-
da en abril de 1883. El autor de dicho catálogo, Romero de Castilla,109 argumenta:

Es de presumir que, oculta la inscripción con una capa de cal y barro, de 
la que conservaba señales cuando vino al Museo, no hicieron los Investigadores 
alto en ella, tomándola por el dintel de una portada, como, en efecto, tal era su 
colocación cuando fue descubierta en 1883, siéndolo á un metro de profundidad 
del suelo.110

No aclara en su inventario ni dónde se descubrió, ni el color de la piedra, 
ni la identidad de aquellos «investigadores» que la despreciaron y deja sobre-
entender que se destapó en una excavación ad hoc en aquellos terrenos del 
castillo, sin revelar el punto exacto en que tuvo lugar el hallazgo. No obstante, 
al mencionar el sitio en el que se encontró la inscripción de 1880, dice que «no 
lejos» salieron después las lápidas de al-Manṣūr y «la de Sapur» e indica que 
«revueltos con estas últimas había restos de un esqueleto de extraordinarias 
dimensiones, cuyos huesos no recogieron los trabajadores, quedando envueltos 
con las tierras y escombros».111

3.1. La supuesta rauda en la alcazaba
Respecto al hallazgo en abril de 1883, Romero de Castilla dice que tuvo 

lugar mientras reparaban la sala de autopsias del Hospital Militar. El local era un 
edificio anejo a dicho establecimiento sanitario, llamado «Torre del Alpéndiz» 
o «Torreón de Calatrava», a poca distancia de la iglesia de igual nombre y 
conectado con la puerta del Alpéndiz por subterráneos hechos a principios del 

108 Ibidem, pp. 131-133 n.º 1.
109 Pacense ilustre (1833-1909), krausista, profesor de filosofía y secretario de la Comisión de 
Monumentos Históricos de Badajoz (1867) puso orden en el Museo Arqueológico hasta que 
dimitió (1905).
110 ROMERO DE CASTILLA, Tomás: Inventario de los objetos recogidos en el Museo Ar-
queológico de la Comisión Provincial de Monumentos de Badajoz. Badajoz: El Progreso, 
1896, p. 132 n.º 1.
111 Ibidem, p. 134 n.º 2.



238

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

siglo xix.112 Dice así Don Tomás, retomando la idea fantasiosa de Barrantes 
antes citada:

En aquél sitio había estado emplazada una pequeña Mezquita árabe (pro-
bablemente la entrada al Panteón de los reyes árabes de Badajoz) la que se 
conservaba aun en pié en el primer tercio de este siglo, según testimonio de las 
personas que tenían por entonces edad para apreciar el hecho, muchas de las 
cuales viven hoy; entre ellas podemos citar á D. Gerónimo Mendaña, maestro 
ebanista de esta población, el cual se encontraba en el Museo cuando fue traída 
la lápida, y dio testimonio de haber visto muchas veces la dicha Mezquita. 
Próxima, ó acaso formando cuerpo con ella, debió estar la iglesia de Santa María 
de Calatrava, de la cual hoy sólo quedan las bóvedas subterráneas, y una y otra 
inmediatas á la antigua Mezquita árabe llamada después Santa María de Seé o 
del Castillo. [...] próxima al sitio donde se encontró la lápida que describimos 
fue descubierta otra que vino á parar en poder de D. Eduardo García Florindo, 
vecino de esta ciudad.113

De la narración se desprende que Romero no tenía ni idea de dónde es-
tuvieron emplazadas ni la iglesia de Calatrava ni la mezquita de la que habla y 
en la que sitúa el descubrimiento, aludiendo de pasada a que pudo formar parte 
de ella la vieja catedral absorbida por el Hospital Militar. Cabe preguntarse 
además: Si esa antigua mezquita árabe todavía era visible a mediados del siglo 
xix ¿por qué los autores anteriores no la citan y hablan en cambio de Sta. M.ª 
del Castillo? y ¿por qué era posible descubrir la inscripción a un metro de pro-
fundidad en los cimientos de la sala de autopsias del Hospital Militar cuando 
para llegar a la roca madre había que atravesar entre 3 y 6,5 m de escombros, 
según declara el proyecto de los ingenieros en 1857,114 y entre 4 y 4,5 metros 
para llegar al pavimento árabe de Sta. M.ª de Calatrava según la excavación 
efectuada en 1845?

Este bloque de piedra sería hasta ahora la única muestra del desaparecido 
epitafio de al-Manṣūr.115 Solo Lévi-Provençal dice que esta pieza de 1883 se halló 
en el curso de los trabajos de demolición de la iglesia de Calatrava.116 A pesar 

112 En el subterráneo se conserva la fecha 1806, como pueden comprobar los visitantes y hemos 
citado n. 63 supra.
113 ROMERO DE CASTILLA, Tomás: Inventario de los objetos recogidos en el Museo Ar-
queológico de la Comisión Provincial de Monumentos de Badajoz. Badajoz: El Progreso, 
1896, p. 132-133.
114 CRUZ VILLALÓN, María: «El hospital militar de Badajoz. Siglo XIX», Norba: Revista 
de arte, 10, 1990, p. 159.
115 SAAVEDRA, Eduardo: «El sepulcro de Almanzor I de Badajoz», Boletín de la Real Aca-
demia de la Historia, 15, 1889, pp. 82-86.
116 LÉVI-PROVENÇAL, E.: Inscriptions arabes d’Espagne. Leiden: Brill-Paris: Larose, 1931, 



239

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

de que a menudo el profesor francés recoge las noticias de Amador de los Ríos, 
en esta ocasión sigue a José R. Mélida y deduce de manera errónea que habría 
estado en el mismo templo en el que se halló la inscripción desaparecida.117

Así, según el texto de Romero de Castilla, en 1883 se habrían descubierto 
en el castillo-alcazaba dos lápidas nuevas que añadir a la desaparecida del siglo 
xviii: una a nombre también de al-Manṣūr y otra a nombre de Sābūr, como si 
hubieran estado en la fortaleza en un panteón de los reyes árabes de Badajoz, 
aunque la idea no era suya. La había expuesto Saavedra en conjetura muy atre-
vida, ya que dedujo que la antigua catedral o iglesia del Castillo «no fue, cómo 
vulgarmente se cree, una de las mezquitas públicas de la ciudad y sí mezquita 
particular, dedicada á enterramiento del primer rey aftasida, con exclusión de 
los demás individuos de su familia».118 Para él era ejemplo comparativo la gran 
mezquita de El Cairo que levantó Mehmet Ali Pasha en la ciudadela (1830-1857) 
y en cuyo interior está su tumba.

Fig. 7. Dibujo de la lápida en poder de Eduardo García Florindo publicado por Díaz y Pérez.

p. 55 n.º 44.
117 MÉLIDA Y ALINARI, José Ramón: Catálogo monumental de España. Provincia de Ba-
dajoz (1907 1910). [Madrid]: Ministerio de Instrucción Pública y Bellas Artes, 1925, v. 1-2, pp. 
73-74 n.º 2206-2207, que sigue los datos de Saavedra sobre el epitafio de al-Manṣūr. Lévi-Pro-
vençal localiza las dos lápidas en la Église de Calatrava en COMBE, Étienne, SAUVAGET, 
Jean y WIET, Gaston (dir.). Répertoire Chronologique d’Épigraphie Arabe. El Cairo: Institut 
Français d’Archéologie Orientale, 1936, v. 7, pp. 72-73 n.º 2516 y 2517. 
118 SAAVEDRA, Eduardo: «El sepulcro de Almanzor I de Badajoz», Boletín de la Real Aca-
demia de la Historia, 15, 1889, pp. 84-85.



240

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Vino a completar el cuadro del supuesto panteón en la alcazaba la apari-
ción ese mismo abril de 1883 de una segunda lápida funeraria árabe, dedicada 
a Sābūr.119 Codera daba noticia de ella en 1884 al estudiar monedas a nombre 
de un ḥāŷib Jālid y un tal Muwaffaq que sospechaba ser personajes de la taifa 
de Badajoz. Afirmó que la nueva losa estaba en poder de Nicolás Diaz y Pérez, 
que había visto una copia de su inscripción y resultaba ser la lauda sepulcral de 
cierto Sapur que llevó el título de háchib, comenzó a reinar hacia el 406/1015 
y «murió en la noche del jueves, nueve noches pasadas del mes de xaâban del 
año 413».120

Este nuevo epígrafe del año 1022, con lectura y traducción de Codera, está 
recogido en el Diccionario de Nicolás Díaz y Pérez cuando trata del gobernante 
Sābūr. La noticia que da de su hallazgo tiene idéntica redacción a la que incluye 
en su obra sobre la historia de la ciudad de Badajoz y la acompaña de un dibujo 
de la inscripción (fig. 7).121 Dice:

En Abril de 1883, con ocasión de estarse sacando cimientos nuevos en una 
casa de la calle de Abril en Badajoz,122 señalada hoy con el núm. 17, y propiedad 
de D. Eduardo García Florindo, apareció una piedra de mármol blanco muy bien 
labrada, que mide 0,46 de largo por 0,35 de ancho, dándose en ella la lápida 
sepulcral de este Rey.123

Aunque Romero de Castilla insistió en que esta pieza se encontró en 
el castillo, lo cierto es que estuvo en poder de D. Eduardo García Florindo 
hasta que a finales de ese siglo la vendió por mil pesetas al ilustre Don Luis 
Villanueva y Cañedo. Tras la muerte de éste en 1902, pasaron años antes de 

119 Habría aparecido en excavaciones arqueológicas en la alcazaba en 1880 según PÉREZ 
ÁLVAREZ, M.ª Ángeles: Fuentes árabes de Extremadura. Cáceres: Universidad de Extre-
madura, 1992, p. 211.
120 CODERA, Francisco: «Un reyezuelo de Badajoz desconocido hasta hoy», Boletín de la Real 
Academia de la Historia, 4, 1884, p. 358 n. 4 y 5. Publicada en el cuaderno VI de junio, Codera 
firma: «Madrid 25 de Marzo de 1881»; sin duda hay una errata en la fecha, pero en estudios de 
dentro y fuera de España se ha tenido por cronología verdadera y por ello, frente al año 1883 de 
los estudiosos locales, sitúan el hallazgo en ese año 1881, cf. GARCÍA IGLESIAS, Luis: «El 
epitafio de Sabur, rey de la Taifa de Badajoz: Nota sobre su hallazgo y posesores», Revista de 
Estudios Extremeños, 51/2, 1995, pp. 363-376 en especial pp. 370-371 y WHISHAW, Bernhard 
& Ellen M.: Arabic Spain: Sidelights on her History and Art. London: Smith Elder and Co., 
1912, p. 237 (new ed. London: Garnet 2002).
121 DÍAZ Y PÉREZ, Nicolás: España: sus monumentos y artes, su naturaleza e historia. Ex-
tremadura (Badajoz y Cáceres). Barcelona: Daniel Cortezo y Cía, 1887, p. 78.
122 En la actualidad esa calle es una vía corta y estrecha en la parte baja de la urbe próxima a 
la puerta de Palmas.
123 DÍAZ Y PÉREZ, Nicolás: Diccionario histórico, biográfico, crítico y bibliográfico de 
autores, artistas y extremeños ilustres. Madrid: Pérez y Boix, 1884, v. 1, p. 234.



241

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

que su heredero D. José Mendoza Botello la donara al Museo Arqueológico de 
Badajoz en 1939.124 La suculenta aventura de los regateos entre su poseedor, los 
informes emitidos por las reales academias de Bellas Artes de San Fernando y 
de la Historia, la acción de algunos miembros de la Comisión de Monumentos 
de Badajoz y la de otros particulares españoles y portugueses interesados en 
adquirirla ha quedado establecida hace tiempo.125

En 1884 Díaz y Pérez donó a la Comisión de Monumentos un dibujo de 
la nueva lápida (fig. 7); al vuelto, Romero de Castilla puso una anotación que 
contradice la realidad, diciendo que «fue recogida del Castillo; testigo de ello, 
de mayor excepción, Dn. Antonio Moreno, Oficial de Sanidad Militar, quien 
dio permiso al Sor. Florindo para que se la llevara, a cambio de pintar alguna 
habitación del edificio del Hospital Militar».126 Llamamos la atención en este 
punto sobre la ingenuidad del argumento desplegado a favor de su teoría y los 
obstáculos para creerle: ¿Quién a finales del siglo xix habría aceptado una ins-
cripción árabe como pago de un trabajo manual de pintura de paredes? y ¿qué 
autoridad tenía el oficial de Sanidad Militar para desprenderse así de la lápida? 
A pesar de que la explicación de Romero de Castilla resulte excéntrica, García 
Iglesias la da por buena.127

4. LOS EPÍGRAFES DE 1883: PROBLEMAS DE COHERENCIA
Además de la controversia relacionada con el emplazamiento y el mo-

mento de sus hallazgos, que acabamos de relatar con brevedad, las dos nuevas 
inscripciones, surgidas el mismo mes de abril y el mismo año 1883, plantean 
para el epigrafista de árabe una serie de cuestiones sobre aspectos sustanciales 
que vamos a analizar a continuación con algo más de detalle.

En relación con la estela que contiene el epitafio de Sābūr, que se había 
alzado con la soberanía independiente de la taifa de Badajoz, Amador de los 
Ríos manifestaba su extrañeza ya en 1909 ante el hecho de que:

ni se hubiere al parecer labrado tumba más apropiada y suntuosa que la que la 
estructura y forma de la lápida revelan, ni hubiese habido lapidario más diestro 
que el que esculpió de tan poco artística manera el epitafio cúfico, ni quien 

124 GARCÍA IGLESIAS, Luis: «El epitafio de Sabur, rey de la Taifa de Badajoz: Nota sobre su 
hallazgo y posesores», Revista de Estudios Extremeños, 51/2, 1995, p. 375.
125 Ibidem, pp. 363-376.
126 Ibidem, pp. 365-366.
127 Ibidem, p. 376.



242

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

redactara éste en términos menos lacónicos, suprimiendo la alcurnia del finado 
y su cognomen.128

Estas apropiadas objeciones del prolífico historiador del Arte están rela-
cionadas con el desdén que, según él, manifiestan los que editan un epígrafe 
árabe sin los juicios epigráficos que estos documentos merecen, con la omisión 
de las oportunas reflexiones que se deben conceder a los caracteres de la ins-
cripción. Es decir, se tienen que analizar sus tres rasgos básicos: forma externa, 
alfabeto usado y protocolo textual.129

La forma externa ayuda a determinar una cronología y localización ya que 
en áreas y fechas concretas se usaron unas estructuras funerarias y unos estilos 
propios: un fuste de columna o cipo, una estela con arco simbólico inscrito, un 
túmulo, un zócalo o una lápida rectangular nos ayudan a determinar fechas y 
procedencias.130

El alfabeto árabe empleado en una inscripción aporta también informa-
ciones aclaratorias sobre el tiempo y el lugar en que dicha escritura se utilizó, 
ya que en cada territorio y bajo el gobierno de distintas dinastías los escribanos 
usaron estilos propios para diferenciarse de sus vecinos y a veces también ene-
migos.131 En el caso que nos ocupa, es sintomático para nosotros que el experto 
epigrafista Manuel Ocaña silenciara las dos inscripciones de Badajoz en su 
estudio de la epigrafía de taifas.132

Las contradicciones entre alfabeto, forma y contenido son argumento 
para sospechar de la autenticidad de una inscripción, de ahí la importancia de 
efectuar estos análisis que reclamaba Amador de los Ríos para la lápida del 
primer gobernante independiente de la taifa del Ġarb al-Andalus.

128 AMADOR DE LOS RÍOS, Rodrigo: «Epigrafía. Inscripción visigoda de Antequera. Lápidas 
arábigas sepulcrales de Badajoz y de Llerena», Revista de Archivos, Bibliotecas y Museos (3ª 
época), 20/1-2, 1909, pp. 43-52, en especial p, 49.
129 AMADOR DE LOS RÍOS, Rodrigo: Memoria acerca de algunas inscripciones arábigas 
de España y Portugal. Madrid: Fortanet, 1883, p. 257.
130 Sobre este y los otros aspectos seguimos el estudio de BARCELÓ, Carmen: La escritura 
árabe en el País Valenciano. Inscripciones monumentales. Valencia: Área de Estudios Árabes 
e Islámicos, 1998, pp. 57-100.
131 OCAÑA JIMÉNEZ, Manuel: El cúfico hispano y su evolución. Madrid: Instituto Hispa-
no-Árabe de Cultura, 1970 y BARCELÓ, Carmen: La escritura árabe en el País Valenciano. 
Inscripciones monumentales. Valencia: Área de Estudios Árabes e Islámicos, 1998, p. 119.
132 OCAÑA JIMÉNEZ, Manuel: «La epigrafía hispano-árabe durante el período de Taifas y 
Almorávides», en M. Marín (ed.) Actas del IV Coloquio Hispano-Tunecino (Palma de Mallorca, 
1979). Madrid: Instituto Hispano-Árabe de Cultura, 1983, pp. 197-204.



243

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

4.1. El dintel a nombre al-Manṣūr

Fig. 8. Museo Arqueológico de Badajoz. Dintel hallado en 1883 en la alcazaba.

La piedra que guarda el Museo Arqueológico de Badajoz lleva grabada 
la siguiente inscripción árabe (fig. 8):

1| hāḏā qabru al-manṣūri raḥima-hu allāhu māta sanata sab‘in wa-ṯalāṯī-
na [¿wa-arba‘i mi’atin?].

La traducción es como sigue:
« 1| Esta es la tumba de al-Manṣūr ¡Dios se apiade de él! Murió el año 

treinta y siete [¿y cuatrocientos? (19 julio 1045-8 julio 1046)]».

4.1.1. Forma del dintel
El nuevo epitafio asociado a ‘Abd Allāh Ibn Maslama al-Manṣūr es un 

bloque de mármol grisáceo cuyas medidas (A 17 × L 111 × G 30 cm)133 se 
acercan más a las de una columna o dintel visigótico que a las del componente 
de un enterramiento islámico. A la vista de sus dimensiones y de que su texto 
corre a lo largo de una única línea siguiendo la dimensión mayor, Saavedra 
supuso que habría estado colocado como dintel en la fachada de un edificio 
dedicado en exclusiva a sepultura, manifestando la que le pareció su función 
en un mausoleo particular.134

Pese al crédito de que goza el ingeniero arabista, los datos arqueológicos, 
epigráficos y cronísticos que constan en la actualidad no avalan tal hipótesis 
pues, aunque en al-Andalus se construyeran mezquitas, nunca se hicieron para 
contener los restos mortales de una sola persona, como pensó que ocurría en 

133 A partir de aquí usamos las siglas: A para altura, L para latitud y G para grosor.
134 SAAVEDRA, Eduardo: «El sepulcro de Almanzor I de Badajoz», Boletín de la Real Aca-
demia de la Historia, 15, 1889, pp. 84-85; PÉREZ ÁLVAREZ, M.ª Ángeles: Fuentes árabes de 
Extremadura. Cáceres: Universidad de Extremadura, 1992, p. 213.



244

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

su tiempo en Egipto. Los estudios arqueológicos han constatado que en la pe-
nínsula ibérica las raudas o panteones particulares eran de carácter familiar, 
de planta rectangular, cercadas por un muro con puerta, e incluso podían estar 
techadas, pero no hay ninguna evidencia de que tuvieran dinteles epigrafiados, 
aunque sí pudieran tener un pequeño y piadoso mihrab.135 Hasta el presente no 
ha aparecido ningún ejemplo de bloque de piedra de las proporciones del de 
Badajoz con ese formato, con esos caracteres árabes y con contenido mortuorio.

Como paralelo epigráfico varios autores han propuesto dos fragmentos 
de dintel de mármol (A 20,5 × L 12,4 × G 34 cm; A 21 × L 47,5 × G 21 cm) 
aparecidos a finales del siglo xix en la casa de la familia Lobo, en la rua Diogo 
Cão en Évora a escasa distancia de la catedral.136 El conservador del museo de 
la ciudad portuguesa, António Francisco Barata (1836-1910), envió un calco a 
la RAH solicitando que informara sobre el epígrafe. Codera propuso la lectura 
y comentó:

aparte de la figura bastante tosca de los adornos finales de las letras, aunque 
de tipo conocido, la unión de los dos lams en el nombre  en dos de las tres 
veces que se repite y la forma especial de la combinación lam-alif, si no son un 
tipo nuevo, pues no recordamos haberlos visto, puede asegurarse que no son 
frecuentes.137

Se ha dicho del dintel de Évora que pudo formar parte de una mezqui-
ta,138 pero su texto, su alfabeto típicamente tunecino de la segunda mitad del 
siglo xi,139 y otras varias peculiaridades gráficas apuntan a que se trata de una 
falsificación (fig. 9).

135 Los estudios sobre cementerios y hallazgos arqueológicos son muy abundantes. Para los 
panteones aún es válido TORRES BALBÁS, Leopoldo: «Cementerios hispanomusulmanes», 
Al-Andalus, 22/1, 1957, pp. 131-191, en especial p. 133. 
136 TORRES, Cláudio, MACIAS, Santiago: O legado islâmico em Portugal. Lisboa: Círculo 
de Leitores, 1998, pp. 126-127; MARTÍNEZ NÚÑEZ, M.ª Antonia, con la colaboración de 
Isabel RODRÍGUEZ CASANOVA y Alberto CANTO GARCÍA: Epigrafía árabe. Catálogo del 
Gabinete de Antigüedades. Madrid: RAH, 2007. 289-290 n.º 137 y Epigrafía árabe del Museo 
Arqueológico Provincial de Badajoz. Badajoz: Museo de Badajoz, 2013, p. 6 n. 6. BARATA, 
António Francisco: Catálogo do Museu Archeológico da cidade de Évora annexo da sua bi-
blioteca. Lisboa: Imprensa Nacional, 1903, p. 25 n.º 28. Se guardan en Portugal en el Museu de 
Évora (n.º inv. 1846, 1847). El texto puramente religioso de los epígrafes no tiene engarce con 
un epitafio pues por una parte dice mā šā’a allāhu lā quwwata illā bi-ll[āh] (Q 18:39) y en el 
otro trozo ḥasbī allāhu wa-ni‘ma al-wak[īl]. (Q 9:129 y 39:38).
137 CODERA, Francisco: «Inscripción árabe del Museo de Évora», Boletín de la Real Academia 
de la Historia, 39, 1901, pp. 411-412, en especial p. 412.
138 TORRES, Cláudio, MACIAS, Santiago: O legado islâmico em Portugal. Lisboa: Círculo 
de Leitores, 1998, pp. 126-127.
139 LANCI, Michelangelo: Trattato delle sepolcrali iscrizioni in cufica tamurea e nischia lettera 



245

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Nada tienen que ver estos dinteles con los túmulos que se comienzan a 
difundir a finales del siglo xi en al-Andalus ni con los epitafios toledanos de la 
misma centuria sobre pilares y columnas. Por otro lado el recinto fúnebre o el 
mausoleo familiar, como sería el de los Aftasíes, tiene su origen, toma nombre 
y sigue el modelo del panteón dedicado en el alcázar de Córdoba a emires y 
califas del linaje Omeya, llamado rawḍa ‘jardín’.140

Fig. 9. Dintel con jaculatoria árabe reutilizado como quicialera (Museu de Évora).

En determinados tipos de sepultura andalusí el sepulcro se revistió de 
mármol por los cuatro costados. Han llegado hasta hoy ejemplares de esos 
elementos, a los que determinados autores dan el nombre de tabica. A pesar 
de su grosor, ¿podría ser la de Badajoz una de estas placas? Se conservó en 
Almería una completa, datada entre los años 520-529/1126-1135; la altura de la 
faja epigráfica solo tiene 5 cm pese a sus medidas (A 20 × L 80 × G 3 cm).141 
Contrastan estas dimensiones con las de la piedra pacense,142 pues sus 30 cm de 

da’ maomettani operate. Luca: Giuseppe Giusti, 1840, tav. XIV; ARIF, Aida S.: Arabic lapidary 
Kūfic in Africa. Egypt, North Africa, Sudan. A Study of the Development of the Kūfic Script 
(3rd-6th Century A.H./9th-12th Century A.D.). London: Luzac, 1967, p. 109.
140 Sobre la rauda omeya, entre otros cf. CASAL, M.ª Teresa, LEÓN, Alberto, LÓPEZ, Rosa, 
VALDIVIESO, Ana, SORIANO, Patricio J.: «Espacio y usos funerarios en la Qurtuba islámica», 
Anales de Arqueología Cordobesa, 17/2, 2006, pp. 257-290.
141 OCAÑA JIMÉNEZ, Manuel: Repertorio de inscripciones árabes de Almería. Madrid-Gra-
nada: CSIC 1964, n.º 42.
142 Las medidas A 17 × L 111 × G 30 cm discrepan con las ofrecidas por otros autores: 



246

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

espesor se alejan con mucho de la media de las losas en al-Andalus, que suelen 
tener un grueso de entre 3 y 15 cm, sin contar con que su faja escrita tiene una 
altura de 11 cm, más del doble de lo registrado en otras piezas coetáneas.

4.1.2. Alfabeto del dintel con el nombre al-Manṣūr
En este dintel badajocense con nota mortuoria la línea base de las letras 

no es horizontal sino que describe una curva con ligera subida por la izquierda, 
tendencia propia de quien está aprendiendo a escribir. El módulo alif empleado 
en el bloque pétreo tiene una altura media de 8,5 cm y una relación altura : 
anchura 13, enorme para la época, pues no se documenta en al-Andalus hasta 
la segunda mitad del siglo xiv en la Alhambra. También en el dintel de Évora 
aducido como paralelo alif tiene 11,5 cm de altura y una relación alto : ancho 
10,5. Recordemos que en la estela desaparecida de al-Manṣūr esa relación era 
de 4, en consonancia con otras inscripciones de ese período, de modo que la 
diferencia entre las tres resulta alarmante.

Fig. 10. Alfabeto del dintel con el nombre de al-Manṣūr (Dibujo de C. Barceló).

A 13 × L 70 cm en SAAVEDRA, Eduardo: «El sepulcro de Almanzor I de Badajoz», Boletín 
de la Real Academia de la Historia, 15, 1889, p. 84 y LÉVI-PROVENÇAL, E.: Inscriptions 
arabes d’Espagne. Leiden: Brill-Paris: Larose, 1931, p. 53 n.º 44. A 30 × L 110 cm en PÉREZ 
ÁLVAREZ, M.ª Ángeles: Fuentes árabes de Extremadura. Cáceres: Universidad de Extrema-
dura, 1992, p. 213.



247

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Respecto al alfabeto propiamente dicho (fig. 10), como puede compararse 
con los dibujos del epitafio desaparecido, es posible determinar que en varios 
caracteres se han introducido cambios de importancia. Señalemos que si bien 
el adorno foliado de las astas de māta y sana sigue la misma dirección hacia la 
derecha que en las copias del siglo xviii, no coincide el que está colocado sobre 
la >b< de sab‘, palabra cuya letra final 9f no es igual ni recuerda a la empleada 
en la estela perdida (fig. 1, 4, 5 y 6).

Llama la atención que la única representación del trazo 15f no se apro-
xime ni de lejos al que le corresponde para la época que quiere representar y 
porque su extremidad superior se une al adorno, como se advierte que sucede 
también en la imagen en las copias dieciochescas.

4.1.3. Protocolo textual del dintel
Dejando a un lado la extraña forma exterior de la piedra y la inconsis-

tencia de su alfabeto, desde el punto de vista del contenido sorprende que una 
pieza como esta, que se pretende formaba parte del conjunto del epitafio, sin 
ser la principal, no brinde al lector un versículo coránico o una elegía, que es 
lo típico y esperable. En lugar de ello trae una especie de regesta de contenido, 
mucho más acorde con una ficha de catálogo que con una inscripción medieval.

Además, en este epígrafe pacense dedicado a al-Manṣūr, a quien no se 
identifica por su nombre y ascendencia, se ha omitido basmala, la frase que 
inaugura cualquier escrito y está presente en los epitafios andalusíes de todas 
las épocas. Es una ausencia inexplicable que despierta sospechas, pues no hay 
otro caso igual.

4.2. La lápida de Sābūr
El texto árabe labrado en la lápida (fig. 11) dice:

1| bi-smi allāhi al-raḥmāni al-raḥīmi 2| hāḏā qabru sābūra al-ḥāŷibi raḥi-
ma-hu 3| allāhu wa-tuwuffiya laylata al-ḫamīsi 4| li-‘ašari layālin ḫalawna min 
ša‘bā-5|na min sanati ṯalāṯa ‘ašarata wa-ar-6|ba‘i mi’atin wa-kāna yašhadu 7| 
an lā ilāha illā allāhu.

Traducido dice como sigue:
« 1| En el nombre de Dios, el Clemente, el Misericordioso. 2| Esta es la 

tumba de Sābūr, el ḥāŷib, ¡se apiade de él 3| Dios! Y falleció la vela del jueves 
4| a diez días pasados de ša‘bā-5|n del año trece y cua-6|trocientos (vela del 8 
de noviembre de 1022). Y daba testimonio 7| que no hay divinidad sino Dios».



248

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

4.2.1 Forma de la lápida
La estela de Sābūr plantea parecidas extrañezas que su compañero el din-

tel. Lo primero que llama poderosamente la atención es que la placa de mármol 
blanco utilizada (A 45 × L 31 × G 5 cm) no adopta el formato rectangular, único 
usado en todos los tiempos en la península ibérica143 y empleado también en 
otros países del ámbito islámico.

Para encontrar un paralelo a la forma externa de nuestro epitafio hay que 
acudir al diseño típico de la estela romana difundido en la península ibérica en 
época de Augusto (siglo i d.C.), con moldura exterior sencilla, cabecera semi-
circular y campo epigráfico rehundido. El marco de la inscripción tampoco se 
aviene con el habitual en la estela rectangular. Aunque en parte ha sufrido pér-
didas por golpes, el trazado del semicírculo exterior es bastante desafortunado; 
y por otro lado se observa que dicha moldura no mantiene una forma constante, 
pues el ancho oscila en los laterales derecho e izquierdo (2,5 ⁓ 1,1 ⁓ 1,5 cm) y 
la altura es de unos 6 cm al pie, sin que las roturas permitan calcular la medida 
exacta del listón superior.

Fig. 11. Inscripción de Sābūr en el Museo Arqueológico de Badajoz.

143 OCAÑA JIMÉNEZ, Manuel: «Historia y epigrafía en la Almería islámica», en Homenaje 
al Padre Tapia. Almería en la Historia. Almería: Monte de Piedad y Caja de Ahorros, 1988, pp. 
173-188, en especial p. 180.



249

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Es cierto que en las estelas peninsulares el semicírculo se introdujo como 
elemento integrante del llamado «arco simbólico», un arco de herradura des-
cansando en dos columnas y enmarcado por una cinta envolvente rectangular. 
Aunque se hubiera producido una inusitada limpieza de marco y columnas para 
reutilizar la piedra, las estelas con arco inscrito no se documentan en al-Andalus 
hasta los años finales del siglo xi, datación imposible para esta lápida que se 
pretende epitafio del primer gobernante independiente a principios de dicha 
centuria.

4.2.2. Alfabeto del epitafio
Respecto al tipo de letra, la de esta lápida es de estilo cúfico simple. Se 

aprecia a primera vista que los siete renglones tienden a converger por la iz-
quierda; mientras la interlínea se mantiene más o menos en 4 cm por la derecha, 
apenas llega a 3,3 cm por el centro y la izquierda (fig. 11). Es un rasgo propio 
de alguien no profesional de la escritura, que no ha marcado una pauta previa, 
y al que le cuesta mantener la línea horizontal. Dígase lo mismo del marmolista 
que talló la inscripción.

Fig.. 12. Alfabeto completo de la lápida de Sābūr, con las letras 
reposando en su renglón original (Dibujo de C. Barceló).



250

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

En el alfabeto del epígrafe la altura media del módulo alif es de 3 cm, 
pero mientras en las primeras seis líneas mantiene una relación 4,5, en la última 
fluctúa entre 1,7 y 2,3, un cociente que resulta anómalo porque para encontrar 
la proporción 1:2 hay que remontarse a mediados del siglo ix y no se justifi-
ca —como en otras inscripciones— por ser la última línea, pues hay espacio 
suficiente al pie para adoptar el mismo módulo que en el resto del epígrafe e 
incluso se podría haber grabado una línea más. Los cuatro ejemplos de alif que 
se ven en la última línea llevan, además, una base que retorna en escuadra hacia 
la derecha de diferentes largos, hecho muy extraño pues es un trazo que falta 
en los otros que se grabaron en las seis líneas precedentes.

Igualmente raros resultan los dos alif mediales de la línea 4. La relación 
altura : anchura del módulo alif es 4,5; está en consonancia con el coeficiente 4 
que arrojan el epitafio perdido de al-Manṣūr, ya analizado, y estelas de Córdoba 
del año 1011;144 pero fuera de la capital califal y entre los años 1009-1029 en otras 
taifas del resto de la península se registran coeficientes inferiores (1:2,7, 1:3, 
1:3,4), casi rondando 1:3.

En la fórmula de la primera línea, 13f (>m< final) presenta remate curvo 
por debajo de la línea; es un rasgo para el que no encontraremos paralelo en 
nuestra península hasta el año 496/1103, en el epitafio de una princesa almorávi-
de.145 El nexo curvo de unión entre letras de tradición califal omeya únicamente 
se ve en la primera línea y luego en la voz sana, pero los otros dos allāh de la 
inscripción carecen de él (fig. 12) aunque en esta época, como hemos señalado 
antes, era habitual usarlos siempre.

A ello se añade que en las dos primeras líneas 5af y 14af (>r<, >n< en 
posición aislada o final) tienen un diseño casi idéntico, rasgo característico de 
los tiempos del califa ‘Abd al-Raḥmān III y del gobierno de Almanzor; pero no 
hay ni un solo ejemplo de 14af con forma de S invertida, novedad introducida 
al final del gobierno del primer califa y asentada en los alfabetos de la etapa de 

144 LABARTA, Ana, BARCELÓ, Carme, RUIZ, Eduardo: «Cuatro epitafios cordobeses del 
año 1011», Al-Qanṭara, 16/1, 1995, pp. 151-161. FERNÁNDEZ PUERTAS, Antonio: «Lápida 
del siglo XI e inscripción del tejido del siglo X del monasterio de Oña», Miscelánea de Estudios 
Árabes y Hebraicos. Islam, 26, 1977, pp. 117-127, fig. 2 y 3.
145 Lápida cordobesa de la colección Villacevallos que pasó a la de Casa Loring y de allí 
al Museo de Málaga RODRÍGUEZ OLIVA, Pedro: «De Córdoba a Málaga. Avatares de la 
colección arqueológica de Villacevallos», en José BELTRÁN FORTES y José Ramón LÓPEZ 
RODRÍGUEZ (coord.) El museo cordobés de Pedro Leonardo de Villacevallos: Coleccionismo 
arqueológico en la Andalucía del siglo XVIII. Málaga: Servicio de Publicaciones de la Univer-
sidad-Madrid: RAH (Hispania Antiquaria 9), 2003, lám. XXXV.e, cf. línea 5.



251

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

los amiríes y posterior.146 Asombra la igualdad dada a 2f y 5a al final de la línea 
5, mientras que en los dos últimos renglones el trazo de 14a se aleja del modelo 
empleado en los precedentes.

Otras peculiaridades en esta lápida son la doble o triple versión de algunos 
signos, como sucede con el trazo 16af (>w<), 15f (>h<) y 6imf (>s<). En la línea 
2 y en la línea 3 hay doble versión del enlace 12i-3m pues las letras se unen 
en un punto no habitual. La misma extrañeza producen los dos nexos lām-alif 
de la línea 7, el segundo de ellos con un trazado insólito y sin paralelo en los 
epígrafes de al-Andalus que conocemos. No corresponde a la categoría de esta 
lápida el trazo de 4f formado por dos líneas que convergen en forma de >, uso 
que solo se advierte en algunos epígrafes incisos de zonas campesinas.

En resumen, los signos del alfabeto de la inscripción con el epitafio de-
dicado a Sābūr contienen múltiples incongruencias, seguramente debidas a la 
discrepancia cronológica de los modelos seguidos para confeccionarla.

4.2.3. Protocolo textual de la lápida de Sābūr
Sorprende el laconismo de la inscripción que incluye unas ideas mínimas 

y expresadas del modo más breve; solo resulta normal la fecha, que contiene los 
cuatro datos habituales: feria de la semana, día, mes y año. Contribuye a nuestra 
perplejidad el hecho de que la profesión de fe haya quedado reducida al simple 
reconocimiento de la unidad de Dios y se haya omitido la misión profética de 
Muḥammad, elemento básico con el que cualquier buen musulmán atestigua 
su fe en el Islam, y más si se tiene en cuenta la categoría del difunto y que en 
la lápida había espacio para haberla incorporado.

Respecto al protocolo que se acostumbra a seguir en los epitafios de auto-
ridades religiosas o políticas, en esta estela del primer gobernante independiente 
de la taifa de Badajoz se observa otra anomalía: el título al-ḥāŷib no precede al 
nombre propio sino que se ha colocado detrás, algo inaudito. Un confrontación 
con el desaparecido epitafio de su sucesor, donde el título al-Manṣūr se situó 
antes del nombre del difunto, demuestra esta nueva extravagancia en el epígrafe 
de su antecesor. Además, el onomástico Sābūr carece del necesario identificador 
familiar (hijo de…), procedencia o clientela, aspecto que solo se explicaría si 
el encargado de redactar el epitafio ignorase la identidad del difunto, cosa que 
hubiera sido harto improbable en su época.

146 OCAÑA JIMÉNEZ, Manuel: El cúfico hispano y su evolución. Madrid: Instituto Hispa-
no-Árabe de Cultura, 1970, p. 42.



252

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

Desde el punto de vista gramatical, en la estela de un gobernante que tenía 
a su disposición expertos gramáticos y calígrafos carecen de sentido —por in-
necesarias— la conjunción que introduce el verbo ‘falleció’ (tuwuffiya) y la que 
antecede a la perífrasis verbal ‘daba testimonio’ (kāna yašhadu) pues en ningún 
momento se ha producido cambio de sujeto. Igualmente sobra una de las dos 
preposiciones min, sobre todo la que antecede a la palabra año; y tampoco tiene 
justificación la que introduce el nombre de la luna mensual porque lo habitual 
es el uso de otra preposición.147

5. CONCLUSIÓN. LAS LÁPIDAS DE 1883 SON UN ENGAÑO
Un repaso de la bibliografía sobre epitafios árabes peninsulares puede 

llevar a la peregrina conclusión de que todo lo que se guarda en museos y 
colecciones, todo lo que se ha publicado y editado hasta la fecha es producto 
auténtico del periodo que se le atribuye y del lugar donde se ha encontrado.

Pero en el caso de las dos estelas de la taifa de Badajoz que hemos ana-
lizado son tantas las anomalías, discordancias e incoherencias que acabamos 
por sospechar que se pueda tratar de lo que en italiano engloban bajo el rótulo 
de «i falsi». Y cuando calificamos de «falsa» una obra artesana estamos sugi-
riendo que no es del período histórico que se le supone; aunque a veces se haya 
concebido por algún motivo ideológico de carácter nacionalista, su hechura se 
debe casi siempre y de manera principal a razones de índole económica como 
sucede en cualquier tipo de estafa.

Conviene no perder de vista que, como es bien conocido, en la década de 
los años ochenta del siglo xix, en estrecha relación con la búsqueda y recogida 
de piezas arqueológicas por parte de los museos y los coleccionistas, aumentó 
en toda España el mercado de la compra-venta de antigüedades. Esa época 
coincide además con los viajes de Amador de los Ríos, pensionado entre 1875 
y 1877 para estudiar las inscripciones árabes depositadas en las sedes de las 
Comisiones de Monumentos de las provincias de España y Portugal. Pretendía 
aumentar el conjunto de piezas a exponer en la naciente sección de epigrafía 
árabe del Museo Arqueológico Nacional y para ello solicitaba copias a las 
instituciones, donaciones a los dueños de colecciones particulares y efectuaba 
adquisiciones por compra.

El procedimiento para verificar la autenticidad de los objetos arqueológi-
cos que aparecían en el mercado o en excavaciones furtivas consistía en aquellos 

147 BARCELÓ, Carmen: La escritura árabe en el País Valenciano. Inscripciones monumentales. 
Valencia: Área de Estudios Árabes e Islámicos, 1998, p. 111.



253

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

años en enviar una copia a las reales academias de la Historia y de Bellas Artes 
de San Fernando para que informaran. Con respecto a las dos lápidas que nos 
ocupan ahora, los académicos se limitaron a leer los epígrafes y a identificar a 
los fallecidos, gobernantes ambos de la taifa pacense, siendo Sābūr el que más 
lustre daría a García Florindo, poseedor de su epitafio,148 que fue galardonado 
con el premio de tercera clase concedido por la RAH para recompensar aquellos 
hallazgos que aportaran noticias inéditas o muy valiosas sobre la Historia de 
España.149

No es posible negar la existencia de expertos imitadores de inscripciones 
romanas sobre pizarra, barro cocido y mármol, como se ha demostrado con las 
piezas falsificadas que formaban parte de la colección de lápidas que atesoraba 
en Almendralejo el Marqués de Monsalud (1858-1910), Don Mariano C. Solano 
y Gálvez.150

Por lo que respecta a la Comisión de Monumentos de Badajoz, compró 
en 1884 una estatuilla de bronce que, después de varios intentos de verificación, 
resultaría ser falsa. Y se llevaron a cabo otras adquisiciones que condujeron a 
resultados parecidos, lo cual atestigua los modos de actuar de los traficantes 
de antigüedades en la Extremadura decimonónica y la ingenuidad y falta de 
conocimientos de los encargados de la custodia y conservación de piezas.151

Para engañar con un objeto antiguo o una obra de arte se precisa la con-
currencia de al menos tres actores: el que elige qué forjar, el imitador y un 
vendedor o intermediario. Para crear la pieza, es preciso que los dos primeros 
tengan a su alcance especímenes de los que copiar y algunos conocimientos.

Para realizar las dos lápidas que analizamos, los hacedores disponían de 
gran cantidad de dibujos de inscripciones árabes que circulaban impresos en 
publicaciones distribuidas por toda España, comenzando por los del epitafio 
perdido de al-Manṣūr, de los que ya hemos dado referencia. Entre los muchos 
libros que incluían láminas que reproducen los ejemplares comentados en este 
texto y otros de diversa procedencia, cabe recordar la Historia de Conde, muy 

148 GARCÍA IGLESIAS, Luis: «El epitafio de Sabur, rey de la Taifa de Badajoz: Nota sobre su 
hallazgo y posesores», Revista de Estudios Extremeños, 51/2, 1995, pp. 363-376.
149 Acta de 17.02.1888. CELESTINO, Juana, CELESTINO, Sebastián: Comisión de Antigüeda-
des de la Real Academia de la Historia: catálogo e índices. Extremadura. Madrid: RAHistoria, 
2000, pp. 40-41.
150 ORTIZ ROMERO, Pablo: «Breve crónica sobre traficantes y falsarios en la arqueología 
extremeña», Norba. Revista de Historia, 20, 2007, pp. 109-127, en especial pp. 126-127.
151 ORTIZ ROMERO, Pablo: «Breve crónica sobre traficantes y falsarios en la arqueología 
extremeña», Norba. Revista de Historia, 20, 2007, pp. 115 y ss. § 2.



254

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

popular en la primera mitad del siglo xix;152 los trabajos sobre epigrafía arábiga 
de Gayangos editados entre 1847 y 1853; y las obras de Amador de los Ríos: 
sus Inscripciones de Sevilla y de Córdoba aparecidas en 1875 y su estudio de 
las lápidas existentes en el MAN y la RAH, editado en el tomo VII del Museo 
Español de Antigüedades (1876).

Una de las láminas de este último trabajo incluía la reproducción de la 
antes citada estela de la princesa almorávide fallecida en 496/1103, que —como 
ya hemos indicado— exhibe un diseño de basmala inicial casi idéntico al de la 
estela pacense de 1022. Dicha expresión figura en ella en el interior de un arco 
de herradura, de modo que la similitud entre la primera línea de las dos piezas 
no puede ser mayor (fig. 13).153

Fig.. 13. Lápida cordobesa del año 496/1103, según dibujo en MEA VII, 1876.

152 José Antonio Conde (1766-1820) es autor de una Historia de la dominación de los árabes 
en España publicada en 1820-1821. Se tradujo al alemán (1824), francés (1825), italiano (1836) 
e inglés (1854) y de todas, incluida la española, se hicieron varias reediciones.
153 AMADOR DE LOS RÍOS, Rodrigo «Lápidas arábigas existentes en el Museo arqueológico 
Nacional y en la Real Academia de la Historia», Museo Español de Antigüedades, 7, 1876, 
pp. 122-156.



255

I.S.S.N.: 0210-2854

Epigrafía árabe en los siglos xviii y xix: los 
epitafios de dos reyes de la taifa de Badajoz

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

El trabajo de Ortiz Romero sobre las actuaciones de la Comisión de 
Monumentos de Badajoz y la facilidad con la que fue engañado su secretario 
Romero de Castilla afianza la sospecha de que en el caso de las dos inscripcio-
nes árabes el comisionado se dejó arrastrar por su convicción de que se habían 
descubierto en el Castillo, siendo igual de llamativo su silencio sobre cómo 
llegó al Museo el dintel de al-Manṣūr. Nos preguntamos si pudo intervenir como 
mediador en esta adquisición D. Antonio Moreno, el oficial de Sanidad Militar 
que ofreció la lápida de Sābūr a cambio de pintar alguna cosa en el Hospital.

Como en el cuento de Andersen «El traje nuevo del emperador» y su 
precedente, el ejemplo 32 del Conde Lucanor «Lo que sucedió a un rey con los 
picaros que hicieron la tela», también la falsedad de estos objetos posee una 
milagrosa virtud: quien se percate y delate el engaño se hará sospechoso de 
ignorancia o incompetencia.

Pero las poderosas razones argumentadas que atañen a la crítica del for-
mato, alfabeto y diplomática de ambos epígrafes despejan los reparos que pu-
diéramos tener para aceptar que estamos ante una doble falsificación. Somos 
conscientes, sin embargo, de que aunque a nuestra voz inicial se le sumen otras, 
la comitiva real del cuento seguirá su camino, más altiva que antes, con los 
ayudas de cámara sosteniendo la cola del inexistente manto.

APÉNDICE
1752. Septiembre 22.
Versión de la lápida existente en la alcazaba de Mérida realizada por el 

Conde de Campomanes para la Real Academia de la Historia.
RAH. Archivo, signatura 9/6050-2.
[rº] Explicación de la inscripción arábiga remitida por el Sr. Alzinet desde 

Mérida donde se encuentra el original en una piedra de cerca de una bara de 
largo, tres palmos de ancho y cinco dedos de grueso, o profundidad.

En Arábigo.



256

I.S.S.N.: 0210-2854

Carmen Barceló

Revista de Estudios Extremeños, 2023, Tomo LXXIX, N.º I, II y III

[vº] En español (sic)
En el nombre de Dios mise/rente, y misericordioso: con / la gracia de 

Dios, y su ayu/da. A la gente o pueblo de la / obediencia de Dios. Decreto / de 
ratificación del pacto, y tra/tado publico en favor de la gen/te de la obediencia 
del Emir / Abd-elRahman Ben elHo/chm (a quien Dios prospere) / por el qual 
restituie el parti/do de Abdallah al [d]e su gracia / De la ciudad sugeta al Impe/
rio en el mes de Rabíe ulti/mo año desenat de doscientos / y veinte.

Hasta aquí la inscripción. 


