
422 Revista de Estudios Extremeños

I.S.N.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2022, Tomo LXXVIII, N.º I, II y III

Abdón Moreno García es doctor en 
Teología Bíblica por la Universidad Gre-
goriana de Roma (dirigió su tesis doctoral 
el cardenal Albert Vanhoye) y ha impartido 
docencia en el Seminario Metropolitano de 
Mérida-Badajoz, en la Università della Santa 
Croce y en el Instituto Teológico Compos-
telano. Entre sus múltiples investigaciones 
destacaría las que tienen que ver con los hu-
manistas extremeños. Debido a nuestros lazos 
familiares, nos hemos visto de forma inter-
mitente pero constante, y siempre he podido 
admirar su gran erudición, su cercanía y su 
generosidad. Siendo yo estudiante de Filolo-
gía Hispánica en la UEX me regaló su edición 
de los manuscritos inéditos de Arias Montano 
y Pedro de Valencia (Badajoz, Universitas, 
1996) y una monografía sobre Durero la vez 

que le visité en su casa de Talavera la Real, 
su pueblo y el mío.

Humanistas para el siglo xxi. Recepción 
estética de una antropología humanista bien 
podría haberse subtitulado también Propuestas 
éticas para este siglo. Está compuesto por trece 
capítulos, precedidos de un amplio prefacio, y 
la idea vertebral que los articula gira en torno a 
la necesidad de enarbolar valores permanentes 
frente el páramo del nihilismo y el agnosticis-
mo posmodernos. Aunque Moreno sitúa el pa-
radigma de este nihilismo en Cioran (se trae a 
colación el dictum paradójico de que el mayor 
valor del hombre consiste en no tener valores), 
las raíces del mismo nos llevarían a Nietzs-
che, a su célebre sentencia sobre la muerte de 
Dios, a partir del cual se van a desarrollar las 
reflexiones de Vattimo y Lyotard, entre otros. 



Humanistas para el siglo xxi. Recepción 
estética de una antropología humanista

Autor: Abdón Moreno García
Edita: Editorial Manuscritos, Madrid, 2022, 562 pp. 

antepasados se vieron en la necesidad de ha-
cer las Américas, y la época en la que le tocó 
vivir. Es un estudio de todo el siglo xix, en es-
pecial las desamortizaciones, donde el saber 
de Naranjo Sanguino es evidente.

Son de interés las notas antropológicas, 
como las referencias a los matrimonios que en-
tran y salen en la obra, sobre todo, por las refe-
rencias que hacen a la necesidad, que propició 
muchas de las uniones en épocas anteriores; la 
presencia de algunos eclesiásticos en el relato 
como protagonistas políticos; la importancia 
de la Diputación Provincial y la Milicia Nacio-
nal, que fue considerada baluarte de la libertad. 
El protagonismo de Llerena en algunos movi-
mientos de especial tensión política, donde su 
proximidad con Andalucía no debió ser menor 
y la participación de Agustín Cañizo siempre 
desde el conservadurismo.

Se recoge una práctica muy extendida en 
los siglos xix y del xx como fueron los destie-
rros interiores, que sufrieron personajes como 
Muñoz Torrero, Fernández Golfín o Espronce-
da, por citar a algunos, que están en la memoria 
de todos, y nuestro personaje Agustín Cañizo, 
que también bebió de este cáliz, pues estuvo 
desterrado en Salamanca. Es una práctica que 
recuerda al ostracismo ateniense, que nació 
como protección de la convivencia.

Mucho me he extendido, podría hacerlo 
aún más, pero lo dejo, animando a leer el libro 
comentado, con la seguridad de que aprende-
rán, como yo lo he hecho, y, además, su lectura 
es muy placentera, pues se nota la experiencia 
didáctica de los autores. Gracias.

Felipe Gutiérrez Llerena



423Reseñas

I.S.N.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2022, Tomo LXXVIII, N.º I, II y III

En la misma fila que a Cioran sienta a tres pen-
sadores españoles contemporáneos: Fernando 
Savater, introductor precisamente del autor de 
los Silogismos de la amargura en España; Ja-
vier Sádaba, que desvincula la filosofía moral 
de la teología; y Eugenio Trías, que estaría en 
un plano diferente a los anteriores, ya que «su 
reflexión sobre el hombre como carne de lí-
mite deja entrever la teología de Romanos 7» 
(p. 102). Frente a ellos, el contrapunto ético 
y estético vendría de la mano de un humanis-
mo cristiano que Moreno reconoce en María 
Zambrano, Romano Guardini y Gabriel Marcel.

No es extraño que Cioran le profesara ad-
miración a la autora de El hombre y lo divino, 
puesto que el rumano era un apasionado de 
los místicos y los santos, como demuestra De 
lágrimas y de santos (1937). María Zambrano 
no dejó de subrayar en sus escritos la palabra 
inspirada —y por ello sagrada— consustancial 
a la poesía. Se trata de una idea que tiene una 
larga tradición, desde el platonismo hasta el 
romanticismo, pasando por el neoplatonismo 

renacentista. Lo cierto es que en España po-
cos como José Ángel Valente la han seguido 
tan de cerca al profundizar en el sentido órfico 
de la experiencia poética, enfrentándose así a 
ciertos paradigmas realistas de su generación. 
Algo similar cabe decir de Chantal Maillard y 
sus ensayos sobre la razón estética. Además, 
Moreno subraya en Zambrano el principio de 
esperanza incardinado en el ser humano, la ne-
cesidad de un nuevo nacimiento.

De Guardini, profesor de Filosofía de las 
Religiones en Berlín, Tubinga y Munich, Ab-
dón Moreno reivindica su tesis de la vida como 
experiencia relacional-creadora, que tanto me 
recuerda a Lévinas. Por su parte, el persona-
lismo de Gabriel Marcel le dará ocasión para 
poner de relieve la crisis metafísica del hom-
bre y recordar una interesante diferencia entre 
el pensador, siempre dispuesto a cuestionarse, 
y el ideólogo, herméticamente encastillado en 
sus creencias.

Otro vivero de códigos éticos que en este 
libro se erigen como remedio contra el relati-
vismo posmoderno lo constituye el estoicismo, 
difundido ampliamente en el Renacimiento gra-
cias a Lipsius y a otros humanistas como Arias 
Montano, Luis Vives, El Brocense o Erasmo, 
quien calificará a los filósofos de la Stoa como 
cristianos sin revelación: «La afición y familia-
ridad del Renacimiento con el hombre interior 
y el retiramiento es insoslayable y emite, a su 
vez, una gran luz y un rico caudal semántico 
sobre el hombre interior paulino, que sigue los 
surcos cínicos y estoicos que llamó siempre la 
atención del monaquismo primitivo. Y que ha 
puesto de relieve, en nuestros días gaseosos, 
Foucault, manifestando así una nueva recep-
ción estética de la interioridad, de lo que él 
llama el cuidado de sí» (p. 462). Los principios 
rectores son bien conocidos: importancia de la 
virtud y la moderación, elogio de la enseñanza, 
la templanza o la paciencia, y desprecio por la 
fama o los bienes materiales. Uno de los maes-
tros del estoicismo será Séneca, muy presente 
en estas páginas. Hay que separar, como hace 
la teoría literaria, el autor implícito (la imagen 
del autor que emana de una obra) del autor 
empírico, el real o histórico. En este sentido, 



424 Revista de Estudios Extremeños

I.S.N.N.: 0210-2854Revista de Estudios Extremeños, 2022, Tomo LXXVIII, N.º I, II y III

conviene no olvidar que Séneca, muy rico y 
poderoso en su tiempo, «escribió para ser lo 
contrario de lo que fue», según advierte Michel 
Onfray en Sagesse (2019).

El estoicismo impregna las obras de poe-
tas clásicos de nuestro Siglo de Oro, como fray 
Luis de León o Francisco de Quevedo. Abdón 
Moreno fija su atención, en cambio, en uno de 
los tratados para la educación de los príncipes 
de las cortes, Theatro Moral de la vida humana 
(1672), compendio neoestoico y auténtica joya 
muy influyente en su tiempo, que incorpora los 
extraordinarios grabados de Otto Vaenius. Se 
explica en detalle la historia textual —desde 
la editio princeps de Amberes, en 1607— y se 
señala que la edición de 1612 tiene la particu-
laridad de que presenta las glosas del epigrama 
en cuatro lenguas —español, francés, italiano 
y neerlandés—. A partir de la traducción de 
Diego de Barreda se transcriben sesenta epi-
gramas, para que el lector pueda paladearlos. 
Reproduzco como ejemplo el xxxviii, bajo el 
lema de «Sapientiae libertas»:

Es libre entre libres, y es Rey entre Reyes,
y Rey de los Reyes bien puede llamarse
el sabio, que sabe à si mismo mandarse,
poniéndose à si, y quitándose leyes,
ni teme, ni debe al mundo, y sus greyes
que firme en su basa estará sin mudarse,
ni pueden mudarle, queriendo el estarse,
los males del mundo con todos sus bueyes.

El hecho de que el último capítulo del libro 
se dedique al dramaturgo extremeño Manuel 
Martínez Mediero pudiera sorprender un tan-
to, y no solo por el formato elegido esta vez 
(el de la entrevista, género vivo e inmediato 
donde los haya). A mi juicio, este parlamento 
abre otra vía distinta del humanismo cristiano 
o del neoestoicismo, y apunta al cinismo anti-
guo si nos atenemos a sus prácticas discursi-
vas predilectas: el humor, la sátira y la lucha 
contra el poder. El fervor necesita de la ironía 
y del escepticismo. Por eso, en sus repuestas, 
el dramaturgo niega cualquier trazo de univer-
salismo o trascendencia en sus piezas y resalta 

su historicidad, su urgencia crítica (la Iglesia 
tampoco se salva si leemos Mientras la gallina 
duerme). Toda la obra de Martínez Mediero es 
un desafío contra la falta de libertades durante 
el franquismo y su recurso al símbolo se expli-
ca en razón de un necesario enmascaramiento 
frente a la censura que tanto padeció. 

Aficionado como soy a los géneros au-
tobiográficos, valoro especialmente aquellas 
páginas de Abdón Moreno donde asoman y se 
filtran sus recuerdos más personales o sus gus-
tos pictóricos (su excelente interpretación de 
Caballo corneado de Picasso como alegoría 
de la fragilidad humana, por ejemplo). Sería 
deseable que, además de ese trabajo sobre Epic-
teto que proyecta —me lo contaba en su último 
correo—, nos regalase algún día sus memorias. 
Cuando soplan los vientos del posthumanismo 
(pienso en Zero K, la novela de Don DeLillo, 
que introduce temáticas como la criogeniza-
ción o la nanotecnología), el principal mérito 
de Humanistas para el siglo xxi radica en que 
su autor se arriesga a ser intempestivo, propo-
niendo una mirada hacia el pasado que sirva 
de base sólida en tiempos líquidos y de fiebre 
consumista. Es ahí donde el lector hallará pan 
para sus dientes.

José Antonio Llera
Universidad Autónoma de Madrid


